
Ma‘rifat-i Falsafi  

Four Evolutionary Accounts on the Point of Dispute concerning 'The 
Primacy of Existence' Inspired by Allameh Misbah Yazdi's Viewpoints

2026, Vol. 23, No. 2, 7-29

https://creativecommos.org/licenses/by-nc/4.0

10.22034/marefatfalsafi.2025.5002829

20.1001.1.17354545.1404.23.2.1.8

Mahdi Ahmadkhan Beigi         / An assistant professor, Dept. of Philosophy, Imam Khomeini Institute of 
Education and Research.�  beygi@iki.ac.ir
Seyyid Morteza Safi / A Ph.D. student of comparative philosophy, Imam Khomeini Institute of Education 
and Research.                                                                                                         �seyyedmortezasafi@gmail.com



Received: 2025/10/12 - Accepted: 2025/11/23

Abstract
With the emergence of Sadraīan philosophy and the formulation of the 
fundamental theory of "the primacy of existence," nearly all Muslim 
philosophers have regarded quiddity as a mentally posited concept 
and attributed the primacy of reality to existence. However, various 
and sometimes contradictory readings of this theory have emerged 
among thinkers so that some of these readings, from the perspective 
of contemporary scholars, have led to the revival of the theory of "the 
primacy of quiddity." Among these, the difference of opinion between 
Ayatollah Misbah Yazdi and the interpretation attributed to his teacher, 
Allameh Tabatabai, is particularly noteworthy. The difference in the views 
of the two philosophers regarding the acceptance of the natural universals 
(in contrast to rational and logical universals) shows that the root of this 
disagreement stems from their differing interpretations of the theory of 
"the primacy of existence." An investigation into the cause of this gap 
leads us to recognize the distinction in their understanding of the point of 
dispute between them. 
With an analytical-descriptive approach and focusing on Ayatollah 
Misbah Yazdi's specific interpretation of the theory of "the primacy of 
existence," this article seeks to demonstrate how the manner in which the 
point of dispute is presented and explained can lead to different responses 
to this fundamental philosophical issue. The precise point of dispute of 
"the primacy of existence" is clarified in four stages so that, in the light 
of a clear understanding, an accurate judgment can be made regarding the 
different answers.

Keywords:existence, quiddity, primacy, mentally-posited concept, Ayatollah 
Misbah Yazdi



https://creativecommos.org/licenses/by-nc/4.0

10.22034/marefatfalsafi.2025.5002829

20.1001.1.17354545.1404.23.2.1.8



* اين مقاله در همايش بين المللي »علوم انساني اسلامي بزرگداشت علامه محمدتقي مصباح‌ يزدي« ارائه شده است

چکيده
با ظهور فلسفة صدرایی و طرح نظریة بنیادینِِ »اصالت وجود«، تقریباًً تمام فیلسوفان اسلامی ماهیت 
را امری اعتباری دانسته و اصالت را به وجود نسبت داده اند. بااین حال، خوانش های گوناگون و گاه 
متعارضی از این نظریه در میان اندیشمندان شکل گرفته است؛ تا آنجا که برخی از این تفسیرها، از 
منظر برخی متفکران معاصر، به احیای نظریة »اصالت ماهیت« انجامیده است. در این میان، اختلاف 
نظر میان آیت الله مصباح یزدی و برداشت منسوب به استاد ایشان، علامه طباطبائی، در کانون توجه 
قرار دارد. تفاوت دیدگاه این دو فیلسوف در پذیرش وجودِِ کلیِِ طبیعی، نشان می دهد که ریشة این 
اختلاف به تفاوت خوانش آنان از نظریة »اصالت وجود« بازمی گردد. بررسی علت این فاصله ما را به 
تمایز در تقریر محل نزاع میان ایشان رهنمون می سازد. مقالة حاضر با رویکردی تحلیلی ـ توصیفی 
و تمرکز بر خوانش خاص علامه مصباح یزدی از مسئلة »اصالت وجود«، میکوشد نشان دهد که 
نحوة طرح و تبیین محل نزاع، چگونه می تواند به تفاوت در پاسخ ها نسبت به این مسئله بنیادین 
فلسفی بینجامد. در چهار مرحله، محل نزاع در مسئلة »اصالت وجود« به طور دقیق مشخص می شود 

تا در پرتو فهم روشن آن، امکان داوری صحیح دربارة پاسخ های مختلف فراهم گردد.

کليدواژه ها: وجود، ماهیت، اصالت، اعتبار، علامه مصباح یزدی.

نوع مقاله: پژوهشي

دريافت: 1404/07/20 - پذيرش: 1404/09/02

beygi@iki.ac.ir                                             /  استاديار گروه فلسفه مؤسسة آموزشي و پژوهشي امام خميني؟رح؟ �
سيدمرتضی صافی/ دانشجوی دکتری فلسفة تطبيقی مؤسسة آموزشی و پژوهشی امام خمينی؟رح؟	    

seyyedmortezasafi@gmail.com

مهدی احمدخان بيگی

چهار تقرير تکاملي از محل نزاع در مسئلة »اصالت وجود« 
با الهام از آراء علامه مصباح يزدي

سال بيست‌وسوم، شماره دوم، پياپي 90، زمستان 1404، ص 7ـ 29

*



9چهار تقرير تکاملي از محل نزاع در مسئلة »اصالت وجود« با الهام از آراء علامه مصباح يزدي / مهدی احمد خان بيگی و... 

مقدمه

در عرصة تفکر فلسفی، یکی از بنیادی ترین مراحل در هر پژوهش نظری، صورت بندی دقیق و روشن مسئله است؛ 
زیرا نقطة عزیمت اندیشه همان پرسشی است که مسیر تحلیل را جهت می بخشد. هرچه این پرسش شفاف تر، 
عمیق تر و منسجم تر طراحی شود، راه برای دستیابی به پاسخی معتبر و کارامد هموارتر خواهد بود. در سنت حکمت 
اسلامی نیز بزرگان اندیشه همواره بر این اصل تأکید کرده‌اند که بسیاری از اختلافات یا انحرافات معرفتی برخاسته 

از ابهام یا خطا در صورت بندی ابتدایی مسئله است )مطهری، ۱۳۸۴، ج۴، ص27ـ28؛ ج۱۳، ص300ـ301(.
مسئلة مهمِِ »اصالت وجود« نیز از این قاعده مستثنا نیست؛ تا آنجا که برخی از حکماًً دشواری این بحث را ناشی 
از دشواری تصور مسئله دانسته‌اند، نه دشواری تصدیق آن )فیاضی، ۱۳۸۸، ص۶(. بااین حال، تفاوت در پاسخ هایی که 
به مسئلة »اصالت وجود« داده شده است، نشان می‌دهد که اندیشمندان با وجود اشتراک نسبی در فهم اولیة مسئله، از 
نقطه‌ای به بعد هریک به بخشی خاص از پرسش توجه کرده‌اند و همین امر موجب تفرق در آراء شده است. به بیان 
دیگر، تمایز در خوانش ها بیش از آنکه ناشی از تفاوت در پاسخ ها باشد، متأثر از تفاوت در تصویر محل نزاع است. این 

تفرق در امتداد بحث »اصالت وجود« و لوازم آن در دیگر مسائل فلسفی نیز به‌وضوح نمایان است.
پراکنده مورد بحث قرار  از نظریة مزبور به طور  آثار اخیر محققان، خوانش های متکثر و گاه متضادی  در 
گرفته اند؛ اما به نظر می رسد برای داوری صحیح میان این خوانش ها، ابتدا باید تصاویر مختلف از محل نزاع 
بررسی شود و تصویر دقیق تری از مسئله ارائه گردد. ازاین رو ضرورت یک بررسی تحلیلی دربارة محل نزاع در 

مسئلة »اصالت وجود« با ابتنا بر خاستگاه آن احساس می شود.
ازجمله متفکرانی که با دقتی مثال زدنی به این امر توجه کرده، علامه مصباح یزدی است. ایشان در کتاب 
آموزش فلسفه، پیش از ورود به بحث »اصالت وجود«، کوشیده است خاستگاه اصلی این مسئله را که در مبحث 
»کلی طبیعی« نهفته است، تبیین نمایند. در این مقاله، با الهام از دیدگاه علامه مصباح یزدی دربارة خاستگاه 
نظریة »اصالت وجود«، تلاش خواهیم کرد تصویری روشن و دقیق از محل نزاع در این مسئله بنیادین ارائه 

دهیم. اما پیش از ورود به بحث، توضیح برخی اصطلاحات ضروری است.

1. معنای »اصالت« و »اعتبار«

فارغ از معانی لغوی این دو واژه در فرهنگ های لغت، اصطلاحات »اصالت« و »اعتبار« در فلسفة اسلامی دارای 
کاربردهای متعددی اند. یکی از مهم ترین کاربردهای این دو اصطلاح، در بحث »اصالت وجود« مطرح می شود. 
در این زمینه، مقصود از »اصیل« آن است که چیزی حقیقتاًً و بالذات در خارج تحقق دارد و منشأ تمام آثار خارجی 



، سال بيست‌وسوم، شماره دوم، پياپي 90، زمستان 1404  10

یک شیء محسوب می شود. ازاین‌رو برای تحقق آن نیازی به فرض وجودی مجازی نیست. در مقابل، »اعتباری« 
به چیزی اطلاق می شود که حقیقتاًً و بالذات در خارج تحقق ندارد. بنابراین، برای نسبت دادن تحقق به آن، باید 

وجودی مجازی در عالم خارج برایش اعتبار کرد.
بر اساس این معنا، قائلان به اصالت وجود بر این باورند که آنچه در خارج تحقق ذاتی دارد وجود است؛ و 
آثار خارجی، اولًاً و بالذات و در اصل، متعلق به وجودند و ثانیاًً و بالعرض و المجاز، به ماهیت نیز نسبت داده 
می شوند. در مقابل، معتقدان به اصالت ماهیت بر این نظرند که ماهیت بشرط شیء، ذاتاًً دارای تحقق است و 
آثار مزبور حقیقتاًً بر ماهیت موجود مترتب شده و تنها بالعرض و المجاز به وجود نسبت داده می شوند )مصباح 

یزدی، ۱۳۹۳، ص36ـ38(.
در اینجا، اشاره به نکته ای از علامه مصباح یزدی دربارة اصطلاح »اعتبار« سودمند است: از منظر ایشان، 
با وجود تنوع در کاربردهای این اصطلاح، می‌توان گفت: همگی از معنای مشترکی بهره می‌برند. بنابراین، به‌جای 
ذکر معانی متعدد برای اصطلاح »اعتبار«، باید آن را دارای »مراتب« دانست. توجه به این معنای مشترک، 
علی رغم تفاوت در مراتب، کمک میکند تا نسبت میان اعتبارات مختلف روشن شود و وابستگی برخی از آنها 
به برخی دیگر آشکار گردد؛ زیرا مرتبه‌داشتنِِ اعتبار به این معناست که مرتبه‌ای از حقیقت می‌تواند به‌طور متناسب، 
واجد مرتبه ای از اعتبار نیز باشد؛ به این صورت که امرِِ دارای مرتبه ای از اعتبار، در ظرف خاص خود، دارای 

حقیقتی متناسب با آن ظرف بوده و به همان میزان قابل سنجش است )مصباح، ۱۴۰۲، ص۶۱(.

2. ماهیت و اعتبارات آن

پس از پذیرش تمایز ذات و ماهیت یک شیء از عوارض مشخصه اش ـ ازجمله وجود ـ می توان سه نسبت یا 
اعتبار میان آنها تصویر کرد:

1ـ2. اعتبار بشرط شیء

اگر ماهیت  برای مثال،  به‌ویژه وجود، لحاظ می شود.  با عوارض،  به همراهی  اعتبار، ماهیت مشروط  این  در 
»درخت« را مشروط به تحقق آن در عالم خارج یا به ویژگی هایی همچون »سبز بودن« در نظر بگیریم، آن را 
»بشرط شیء« لحاظ کرده ایم. این نوع از ماهیت با عناوینی همچون »ماهیت مخلوطه«، »ماهیت مشروطه« 
یا »ماهیت موجوده« نیز شناخته می شود. چون همراهی ماهیات با عوارض مشخصه ـ ازجمله وجود ـ در متن 

عالم خارج رخ می دهد، جایگاه این نوع از اعتبار ماهیت نیز در عالم خارج از ذهن است.



11چهار تقرير تکاملي از محل نزاع در مسئلة »اصالت وجود« با الهام از آراء علامه مصباح يزدي / مهدی احمد خان بيگی و... 

۲-2. اعتبار بشرط لا

در این صورت، ماهیت به گونه‌ای لحاظ می شود که خواهان همراهی با هیچ یک از عوارض نباشد. به عبارت دیگر، 
در سنجش میان ماهیت و عوارضی که در خارج بر آن عارض می شوند، این عوارض کنار نهاده شده، ماهیت به‌صورت 
مجرد از آنها در نظر گرفته می شود. این نوع از اعتبار به »ماهیت مجرده« نیز شهرت دارد. چون ماهیاتی که در 

خارج همراه با عوارض‌اند، تنها در ذهن می توانند از آن عوارض تجرید شوند، موطن این اعتبار، ذهن است.

3ـ2. اعتبار لا بشرط

در این اعتبار، ماهیت نه مشروط به همراهی با عوارض است و نه مشروط به عدم همراهی با آنها، بلکه صرفاًً خودِِ 
ماهیت و ویژگی های ذاتی‌اش مد نظر قرار می‌گیرد، خواه با عوارض همراه باشد یا نباشد. با چنین نگرشی، برخی اوصاف 
برای ماهیت، ضروری تلقی نمی شوند. برای مثال، ماهیت انسان نه ضروری‌الوجود است و نه ضروری‌العدم. بنابراین، 
این اعتبار نسبت به وجود یا عدم، »لابشرط« خواهد بود. همچنین است اوصاف وحدت و کثرت، قوه و فعل، کلیت و 

جزئیت و مانند آن. این نوع از اعتبار، مقسم دو اعتبار پیشین است و در اصطلاح، »کلی طبیعی« نامیده می شود.

3. فرد بالذات و بالعرض

همان گونه که پیش تر تبیین شد، از میان اعتبارات ماهیت، »ماهیت موجوده« را می توان به عالم خارج نسبت 
داد. اکنون این پرسش مطرح می شود که مصداق حقیقی و فرد بالذاتِِ ماهیت موجوده چیست؟ آیا مجموعِِ ماهیت 
به انضمامِِ عوارض مشخصه، فرد و مصداق ماهیت موجوده است، یا صرفاًً ماهیتی که در ضمن حقایق خارجی 

تحقق یافته، مصداق آن محسوب می شود؟
برای پاسخ به این پرسش، مثال »انسان« را در نظر می گیریم. در تعریف مشهور انسان به »حیوان ناطق«، 
فرد حقیقی و بالذات انسان، صرفاًً حیوانیت و ناطقیتی است که در ذیل حقیقت »زید« و »عمرو« در خارج تحقق 
یافته است، نه چیزی افزون بر آن. بنابراین، اطلاق »زید« و »عمرو« به عنوان فرد انسان، بالعرض و المجاز 
است؛ زیرا آنان حیوان ناطقی اند که معروضِِ عوارضی همچون قد، رنگ، و وزن اند، درحالیکه این عوارض جزء 

ذات حیوانیت یا ناطقیت نیستند.
ازاین رو فرد بالذات انسان، همان انسانیتی است که در ضمن »زید« و »بکر« تحقق یافته و از عوارض و 
مشخصات اضافی عاری است. به بیان دیگر، »نفس ناطقه« فرد حقیقی انسان محسوب می شود و ویژگی های 
عرضی در انسانیت او دخالتی ندارند. از همین جهت، فرد بالذات چنین تعریف شده است: »فردی که حقیقتاًً 

فردیت برای مفهوم کلی دارد و حمل طبیعت بر او حمل ذاتی است« )حائری یزدی، ۱۳۸۴، ص۳۸۴(.



، سال بيست‌وسوم، شماره دوم، پياپي 90، زمستان 1404  12

4. مراد از »ماهیت« در مبحث »اصالت وجود«

اکنون که با اعتبارات مختلف »ماهیت« آشنا شدیم و تمایز فرد بالذات از فرد بالعرض روشن گردید، این پرسش 
مطرح می شود که مراد از »ماهیت« در مبحث »اصالت وجود«، کدام یک از اعتبارات سه گانه است؟

به طور قطع، در وهلة نخست، مقصود از اصطلاح »ماهیت« در این بحث، ماهیت مشروطه یا همان »ماهیت بشرط 
شیء« ـ و به تعبیر دیگر، »ماهیت موجوده« ـ است؛ زیرا نزاع در مسئلة »اصالت وجود«، ناظر به هویت حقایق عالم خارج 
است، و روشن است که از میان اعتبارات ماهیت، تنها ماهیت مخلوطه است که اولًاً و بالذات می‌تواند در خارج تحقق یابد

بااین حال، قائلان به اصالت ماهیت، پس از آنکه کوشیده اند مسئلة »اصالت وجود« را با دادن اصالت به 
ماهیت مخلوطه حل کنند، در اثنای پاسخ، مراد خود از »ماهیت« را به »ماهیت لابشرط« یا همان »کلی طبیعی« 
تغییر می دهند. بنابراین، گرچه بحث در محل نزاع با ماهیت موجوده آغاز می شود، اما سخن دربارة تحقق یا عدم 
تحقق عینیِِ کلی طبیعی )یعنی همان ماهیت لابشرط مقسمی که به اعتبارات سه گانه تقسیم می شود( از مباحث 

مهم و مؤثر در فهم دقیق تقریر محل نزاع در مسئلة »اصالت وجود« به شمار می آید.
این نکته در ادامة مقاله، به‌ویژه در بررسی تقریرهای چهارگانه، به‌تفصیل مورد بحث قرار خواهد گرفت. اما در اینجا 
به‌اجمال می توان گفت: قائلان به وجود کلی طبیعی، با استناد به این اصل که »هر مقسمی در ذیل اقسام خویش تحقق 
دارد«، از طریق پذیرش وجود »ماهیت بشرط شیء« در عالم خارج و تحقق »ماهیت بشرط لا« در ذهن، وجود کلی 

طبیعی )یعنی مقسم( را نیز به صورت توأمان در خارج و ذهن می پذیرند )ابن‌سینا، ۱۴۳۵ق، ج۳، ص3ـ4(.
ــد: تحقــق عیــنیِِ  بااین حــال، بــرخی از اندیشــمندان وجــود کلی طبیــعی را حقیــقی نمی داننــد و معتقدن
کلی طبیــعی تنهــا در صــورت پذیــرش اصالــت ماهیــت قابــل دفــاع اســت )مصبــاح یــزدی، ۱۳۹۵، ص۸۷؛ 

۱۳۷۵، ص۹۱؛ عبودیت، ۱۳۸۸، ج۱، ص۷۷ و ۱۲۸(.

5. خاستگاه نظریه »اصالت ماهیت«

شناخت دقیقِِ محل نزاع در مسئلة »اصالت وجود« یا »اصالت ماهیت«، وابسته به درک پرسش ها و دغدغه هایی 
است که زمینه ساز گرایش برخی فیلسوفان به نظریة »اصالت ماهیت« شده اند. فهم این پرسش های بنیادین، 
نه تنها در تبیین محل نزاع، بلکه در ارائة پاسخی منسجم و مستدل اهمیت دارد. همچنین توجه به خاستگاه 
نظریِِ این گرایش، مسیر فلسفه ورزی را روشن تر می سازد و حتی در صورت پذیرش نظریة »اصالت وجود«، ما 

را به لوازم منطقی آن پایبند می سازد و از لغزش در تحلیل های بعدی بازمی دارد.
در ادامه، به سه خاستگاه اصلیِِ گرایش به نظریة »اصالت ماهیت« اشاره خواهیم کرد:



13چهار تقرير تکاملي از محل نزاع در مسئلة »اصالت وجود« با الهام از آراء علامه مصباح يزدي / مهدی احمد خان بيگی و... 

1-5. عامل تشخص حقایق خارجی

یکی از مسائل بنیادین در مباحث هستی شناسی، چرایی و چگونگیِِ تشخصِِ حقایقِِ عالمِِ خارج است. با توجه به 
اینکه همة موجوداتِِ محقق در متن عالم خارج، در اصلِِ »وجود داشتن« با یکدیگر اشتراک دارند، این پرسش 
مطرح می شود که وجه تمایز این موجودات از یکدیگر چیست؟ به عبارت دیگر، چه اموری در متن واقع، سبب 

تشخص یک حقیقت نسبت به حقیقتی دیگر می گردد؟
قائلان به »اصالت ماهیت«، در مقام پاسخ به این مسئله، بر آن اند که در کنار حیثیت وجود، حیثیات ماهویِِ 
دیگری ـ ازجمله اعراض مشخصه ـ به ماهیت لابشرط منضم می شوند و موجبات تشخص یک حقیقت را نسبت 
به دیگری فراهم می سازند. به بیان دیگر، بر اساس اعتبارات سه گانة ماهیت، برخی بر این باورند که تشخصِِ 
ماهیت در موجود خارجی، ناشی از اقتران آن با عوارض مشخصه است، درحالیک‌ه ماهیتِِ موجود در ذهن، به‌سبب 

فقدان این عوارض، کلیت می یابد.
اما این تقریر با چالش های جدی مواجه است؛ ازجمله اینکه خودِِ عوارض نیز نیازمند تبیین تشخص اند؛ زیرا 
روشن نیست چه عاملی موجب فردیت و تعیّّن آنهاست تا بتوانند منشأ تشخص معروض تلقی شوند. افزون بر 
این، تحلیل مزبور نتایجی به‌دنبال دارد که قابل پذیرش نیست؛ ازجمله اینکه کلیتِِ مفاهیم عقلی صرفاًً با پیوستن 
عوارض از میان برود، یا اینکه تشخصِِ حقیقت خارجی در صورت فقدان عوارض، معدوم گردد، و حال آنکه 
کلیت مفهومی )یعنی امکان انطباق بر مصادیق متعدد( خصوصیتی است که با انضمام عوارض مشخصه از بین 
نمی‌رود. همچنین موجودات خارجی ـ حتی در فرض تجرد از عوارض مشخصه ـ همچنان متشخص‌اند. به همین 
سبب، حتی کسانی که مجردات را خالی از عوارض می دانند، کلی بودن آنها را نمی پذیرند؛ زیرا ویژگیِِ »قابلیت 

حکایت از امور کثیر« در آنها یافت نمی شود.
ظاهراًً فارابی، به عنوان نخستین فیلسوف اسلامی، راه حلی بنیادی برای مسئلة »ملاک تشخص ماهیت« 
ارائه کرده است. بر اساس دیدگاه او، تشخصْْ ذاتیِِ وجود است، و ماهیت تنها در پرتوِِ اتحاد با وجود، متعیّّن می‌گردد. ماهیت، 
به مثابة مفهومی کلی، ذاتاًً واجد تشخص نیست. ازاین رو منشأ فردیت را نمی توان در اقتران یا ترکیب ماهیات 
دیگر جست وجو کرد، بلکه این وجودِِ عینی است که به طور ذاتی قابلِِ صدق بر غیر نیست و درنتیجه، خودْْ بالذات 
متشخص به شمار می‌آید. در نهایت، هر ماهیتی که متصف به تشخص شود، این ویژگی را تنها از رهگذرِِ اتحادی 

که با وجود دارد، به دست می آورد )مصباح یزدی، ۱۳۹۲، ج۱، ص325ـ327(.

2-5. مطابقت ذهن و عین

برخی چنین پنداشته اند که اگر حقیقت شیء را به ماهیت آن ندانیم، یا در کنار وجود، حظی از وجود برای ماهیات 



، سال بيست‌وسوم، شماره دوم، پياپي 90، زمستان 1404  14

در نظر نگیریم، آنگاه تطبیق ماهیات مختلف با حقایق و مصادیق آنها در عالم خارج بی وجه و فاقد ملاک خواهد 
بود؛ زیرا اگر حقیقت شیء صرفاًً ویژگی وجودش باشد ـ و چون وجودْْ امری عینی و خارجی است و این عینیت 
از آن قابل انفکاک نیست ـ لازم می آید که اساساًً این امر خارجی قابلیتِِ حضور در ذهن را نداشته باشد. درنتیجه، 

شکاف یا »حفره ای معرفت شناختی« میان فاعلِِ شناسا و متعلقِِ شناخت پدیدار می گردد.
این دوگانگی میان ذهن و عین، امکان عدم مطابقت کامل میان تصویر ذهنی و واقعیت خارجی را مطرح 
می سازد. ازاین‌رو برخی اندیشمندان، ماهیت را عاملِِ وصل و پُُرکنندة این شکاف معرفت‌شناختی دانسته و کوشیده‌اند 
با پذیرش وجود ماهیات ـ به مثابة حقیقتی دوموطنی، یعنی دارای تحقق در ذهن و خارج به تبع وجود ـ این نقیصه 

را برطرف سازند )مطهری، ۱۳۸۴، ج۵، ص223ـ224؛ طباطبائی، ۱۳۸۷، ص۵۷؛ ۱۳۶۴، ج۲، ص۴۸(.

3-5. ملاک نیازمندی معلول به علت

اگر نظریة »اصالت وجود« را بپذیریم و حقیقت هر شیء را به وجود آن بدانیم، روشن است که تعلقِِ جعل الهی به 
شیئی که هنوز موجود نشده، بی معناست؛ زیرا جعلْْ نیازمند متعلَّقَ است؛ و اگر حقیقتِِ این متعلَّقَ از سنخ وجود باشد، 
فعلِِ وجودبخشی مستلزمِِ تحصیل حاصل خواهد بود. به عبارت دیگر، اگر وجود، خودْْ متعلَّقَِِ جعل باشد، لازمه‌اش 

آن است که پیش از جعل، وجودی تحقق یافته باشد تا جعل به آن تعلق گیرد؛ و این امر تناقض آمیز است.
این تالی فاسد بهانه ای برای انکارِِ حقیقت داشتن و اصالت داشتنِِ مقولة »وجود« فراهم می آورد و درنتیجه، 
نَّمَا  برخی بر آن شده اند که متعلقِِ علم، اراده و جعل الهی نمی تواند وجود باشد. مؤید چنین تحلیلی آیة شریفة »إِِ
أَمَْْرُُهُُ إِِذا أَرَادََ شََیْْئاًً أَنَْْ یََقُُولََ لَهَُُ کُُنْْ فَیَََكُُون« )یس: 82( است؛ زیرا ضمیر »له« در عبارت »أن یقول له« به همان 

متعلَّقَ اشاره دارد که هنوز موجود نشده است، اما مخاطبِِ امر الهی قرار می گیرد.
این محذورْْ برخی اندیشمندان را به سوی پذیرش حقیقت هایی مشترک میان عالم ذهن و عالم عین سوق 
داده است؛ حقیقت هایی که نسبت به ذهنی یا خارجی بودن، لابشرط اند. این حقیقتِِ مشترک، همان »ماهیت 
لابشرط«، »ماهیت لیسیده«، یا »کلی طبیعی« است؛ مفهومی که می تواند پیش از تحقق خارجی، متعلقِِ علم، 

اراده، و جعل قرار گیرد، بی آنکه مستلزم تحصیل حاصل باشد.

6. تقریرهای چهارگانه از محل نزاع در مسئله »اصالت وجود«

اکنون که با انگیزه های طرح نظریة »اصالت ماهیت« آشنا شدیم، زمان آن فرارسیده است که به موضوع اصلی 
مقاله، یعنی بررسی تقریرهای مختلف از محل نزاع در مسئلة »اصالت وجود« بپردازیم. هدف این بخش، نه 
داوری دربارة پاسخ های ارائه شده به مسئله، بلکه تحلیل مفهومیِِ تقریرهای گوناگون از محل نزاع است، تا با 



15چهار تقرير تکاملي از محل نزاع در مسئلة »اصالت وجود« با الهام از آراء علامه مصباح يزدي / مهدی احمد خان بيگی و... 

توجه به زمینه های طرح این مسئله، بتوانیم نقاط قوت و ضعف هریک را مشخص ساخته و سپس با عنایت به 
انگیزه های طرح این مسئله، بهترین تبیین از مسئله مذکور را انتخاب نماییم.

ازاین رو قصد نداریم اثبات کنیم که اصالت با وجود است یا با ماهیت، بلکه می خواهیم بررسی کنیم که با 
توجه به نحوة تقریر محل نزاع، معنا و مفاد دقیقِِ پذیرش اصالت وجود چیست و این مفاد چه لوازمی در پی 
خواهد داشت. برای مثال، آیا می توان همزمان به »اصالت وجود« قائل بود و در عین حال، وجود »کلی طبیعی« 

را نیز در ضمن وجود و به تبع آن پذیرفت؟
شایان ذکر است که ترسیم های ارائه شده از محل نزاع در این بخش، لزوماًً برگرفته از آراء اندیشمندان خاص 

نیستند، بلکه برخی از آنها فرضی اند و به منظور تکمیل مرحله به مرحلة فرایند فهم محل نزاع، طراحی شده اند.

1-6. تقریر اول: ترسیم مفهومی محل نزاع

تقریر نخست را می توان »ترسیمی مفهومی« از محل نزاع دانست. گرچه مسئلة »اصالت وجود« ناظر به کشف 
چگونگیِِ حقایقِِ عالمِِ خارج است، اما در این بیان، تلاش می شود تا از طریق دوگانگیِِ مفهومیِِ »وجود« و 

»ماهیت«، به فهم مسئله نزدیک شویم.
چنانکه پیش تر اشاره شد، آگاهی انسان از حقایقِِ ممکن الوجود، در قالب قضیة »هلیه بسیطه« در ذهن 
منعکس می شود. به عبارت دیگر، پس از مواجهه با ماهیتِِ موجوده در عالم خارج، این مواجهه به صورت قضیه ای 
بسیط در ذهن شکل می گیرد؛ به گونه ایکه بخش »ماهیت« در موضوعِِ قضیه، و بخش »وجود« در محمولِِ آن 

جای می گیرد. روشن است که این دو بخش از حیث مفهومی با یکدیگر تغایر دارند.
ازاین رو نمی توان برای دو مفهومی که حکایت آنها متفاوت است، محکی واحدی در نظر گرفت. پس از 
مواجهه با حقیقتِِ عینی و شکل گیری دو مفهومِِ متمایز )یعنی »چیستی« و »هستی«( در ذهن، و با یادآوری 
این نکته که امرِِ عینیِِ واحد نمی تواند مصداقِِ دو مفهومِِ متقابل با حکایت های متفاوت باشد ـ زیرا در این صورت 
لازم می آید که آن شیء واحد، دو شیء باشد ـ با یک پرسش اساسی مواجه می شویم: آنچه عالم خارج را پر 
کرده، از سنخِِ کدام حقیقت و ویژگی است؟ آیا آنچه در خارج تحقق یافته، از سنخِِ ماهیت است؟ در این صورت، 
مصداقیت آن برای مفهومِِ »ماهیت«، حقیقی خواهد بود و برای مفهومِِ »وجود«، ثانوی و بالعرض. یا آنکه اصالت 
با وجود است، و درنتیجه، مصداقیتِِ آن حقیقت برای مفهومِِ »وجود«، حقیقی خواهد بود و برای ماهیت، اعتباری؟

2-6. نقص تقریر اول و ارائة تقریر دوم از محل نزاع

پس از ارائة تقریر نخست از محل نزاع، پرسشی بنیادین مطرح می شود که پاسخ به آن، ضرورتِِ تقریر دقیق تر 
و کامل تری از مسئله را آشکار می سازد: چرا محیِِک دو مفهوم نمی تواند شیء واحد باشد؟ چه ضرورتی وجود 



، سال بيست‌وسوم، شماره دوم، پياپي 90، زمستان 1404  16

دارد که اگر حکایت دو مفهوم متفاوت باشد، لزوماًً محکی و مصداق آنها نیز متمایز باشد؟ شاید هر دو مفهوم از 
حیث های مختلف، بر یک شیء واحد صادق باشند.

برای مثال، درخصوص وجود خداوند متعال و صفات او گفته می شود: ذات الهی، هم مصداقِِ مفهوم »وجود« 
است و هم مصداقِِ مفاهیم وصفی همچون »عالم«، »قادر« و »حی«. هیچکس نمی گوید: چون حکایتِِ مفهوم 
»موجود« با مفهوم »عالم« متفاوت است، پس باید محیِِک متفاوتی در خارج داشته باشند. حالْْ چه اشکالی دارد 
که دربارة ممکنات نیز چنین باشد؟ مثلًاً، فردی به نام »حسن«، هم مصداقِِ مفهوم »موجود« باشد و هم مصداقِِ 
مفهوم »انسان«. از حیث ماهیت، انسان است؛ و از حیث واقعی بودن، موجود است و عالم خارج را پر کرده است

به عبارت دیگر، چه خصوصیتی در دو مفهوم »وجود« و »انسان« نهفته است که مانع از آن می شود که یک 
شیء واحد، مصداقِِ هر دو باشد؟ چرا تقابلِِ این دو مفهوم، مانند تقابلِِ »وجود« و »عالم« نیست؟ پاسخ به این 

پرسش، ما را به سوی تقریر دوم از محل نزاع رهنمون می سازد.
همان گونه که در مبانی پیشین بیان شد، مفهوم »ماهیت موجوده« از حقیقتی حکایت میکند که گرچه موجود 
است، اما ذات و هویت آن، غیر از وجودش بوده و وجود بر آن عارض می‌گردد. به‌عبارت دیگر، ذات و هویت »ماهیت 
موجوده«، به‌رغم موجود بودن، اما نسبت به همان وجود لابشرط است. در مقابل، مفهوم »وجود« از چیزی حکایت 
میکند که نسبت به تحقق در خارج، بشرط شیء است. روشن است که حقیقت و ذات یک شیء نمی تواند هم 
نسبت به وجود، بشرط شیء باشد و هم لابشرط. ازاین‌رو این دو مفهوم نمی توانند بالذات بر مورد واحد صدق کنند

با توجه به این نکته، محل نزاع را می توان به صورت دقیق تری چنین تقریر کرد:
مفهوم »وجود« صرفاًً از شیئی حکایت میکند که در خارج محقق باشد، به گونه ایکه اگر یک شیء، حقیقتی 
غیر از وجود خارجی داشته و نسبت به آن لابشرط باشد، مفهوم »وجود« نمی تواند از آن حکایت کند. در مقابل، 
مفهوم »ماهیت موجوده«، گرچه بر حقایقِِ محقق در خارج اطلاق می شود، اما از چیزی حکایت میکند که ذاتاًً 
نسبت به بودن در خارج، لابشرط است. بنابراین، اگر وجود داشتنِِ یک شیء در عالم خارج، عینِِ ذاتِِ آن باشد، 

مفهوم »ماهیت« دیگر نمی تواند بر آن صدق کند.
اکنون که به تقابلِِ نحوة حکایتِِ دو مفهوم »وجود« و »ماهیت« توجه بیشتری یافتیم، می توانیم محل نزاع 
را به نحو دقیق تری طراحی کنیم. روشن است که حقیقت و ذات یک شیء نمی تواند هم نسبت به وجود، لابشرط 
باشد و هم بشرط شیء. به عبارت دیگر، حقیقت واحد در عالم خارج نمی تواند هم صرفاًً از سنخِِ وجودش باشد و 

هم از سنخِِ غیرِِ وجود بوده، نسبت به بودن آن در خارج، لابشرط باشد.
ازاین رو پرسش اصلی این است: حقیقت خارجی از چه سنخی است؟ آنچه در متن عالم خارج تحقق یافته 



17چهار تقرير تکاملي از محل نزاع در مسئلة »اصالت وجود« با الهام از آراء علامه مصباح يزدي / مهدی احمد خان بيگی و... 

است، چه هویتی دارد؟ آیا هویت آن، همان وجودش است؟ در این صورت، مصداقیت آن برای مفهوم »وجود« 
حقیقی خواهد بود و برای مفهوم »ماهیت«، اعتباری. یا آنکه هویتِِ حقایقِِ خارجی، غیر از وجودشان در خارج، 
امری لابشرط است که وجودْْ خارج از آن است و در نهایت بر آن عارض می گردد؟ در این صورت، آن حقایق 

مصداق اول و بالذات برای مفاهیم ماهوی، و مصداق ثانوی و اعتباری برای مفهوم »وجود« خواهند بود.

3-6. نقص تقریر دوم و ارائه تقریر سوم از محل نزاع

چنانکه پیش تر بیان شد، اصرار قائلان به »اصالت ماهیت« بر تحقق ماهیت مخلوطه در عالم خارج ـ دستکم 
ـ بر دو انگیزة اصلی استوار بود: از یکسو، آنان میکوشیدند تحقق امری لابشرط )کلی طبیعی( را به تبع ماهیت 
موجوده در خارج اثبات کنند تا از طریق اتصاف این امر لابشرط به وصف »امکان ماهوی«، جایگاهی برای 
وجود خداوند در فلسفه فراهم آورند. از سوی دیگر، با لابشرط دانستنِِ ذات اشیای خارجی، درصدد برآمدند تا 

به زعم خود، از عهدة تبیین چرایی تطابق ذهن و عین برآیند.
به‌بیان دیگر، اگر بپذیریم که در ضمنِِ ماهیت موجوده در عالم خارج و ماهیت مجرده در ذهن، یک حقیقتِِ 
ثابت و لابشرط )یعنی کلی طبیعی( تحقق دارد، آنگاه می توان با پذیرش اصالت ماهیت، فقدانِِ امر مشترک میان 
وجود ذهنی و خارجی را برطرف ساخت و با اثباتِِ تحققِِ امری ثابت، نه صرفاًً صدق، بلکه عینیتِِ آنها را اثبات کرد

با مطالعة دو تقریر پیشین، روشن می شود که در آنها به این لوازم بنیادین اشاره‌ای نشده است. اکنون این پرسش 
مطرح می شود: آیا می توان محل نزاع را به گونه‌ای ترسیم کرد که این امتدادها و لوازم لاینفک نیز در آن لحاظ شوند؟
اگر اصالت با وجود باشد، معنایش آن خواهد بود که هویت و ذاتِِ حقیقتِِ خارجی، همان تحقق آن در عالم 
خارج است، و این گونه نیست که وجودْْ بر یک حقیقتِِ لابشرط عارض شده باشد. در این رویکرد، حقیقتِِ خارجی 
هرگز به ذهن آمدنی نخواهد بود؛ زیرا به محض صرف نظر از وجود آن ـ که عینِِ ذات آن است ـ چیزی باقی 

نمی ماند که بتواند عیناًً در ذهن حاضر شود.
اما اگر سنخِِ حقیقتِِ خارجی از سنخِِ وجود نباشد، بلکه از سنخِِ ماهیت باشد، آنگاه ـ حتی  با فرض تحقق برای 
ماهیت در آن حقیقت )ماهیت موجوده( ـ باز هم ماهیتِِ آن حقیقت، غیر از ویژگی وجود آن بوده و نسبت به آن 
لابشرط است. مطابق این دیدگاه، وجودِِ هر شیء خارج از ذات و هویت آن است و در نهایت بر آن عارض می گردد. 
ازاین‌رو می تواند لباسِِ وجود خارجی و عوارض مشخصه را از تن درآورد و عیناًً در ذهن، بدون عوارض، حاضر گردد
بر اساس این نگاه، محل نزاع در مسئلة »اصالت وجود« را می توان در قالب تقریر سوم چنین تصویر کرد:

عالم خارج را چه نوع حقیقتی پر کرده است؟ آیا آنچه در خارج تحقق یافته، حقیقتی است که ذات آن، همان 
تحقق آن در عالم خارج است و ازاین‌رو هرگز به ذهن آمدنی نیست؟ یا آنکه آنچه خارج را پر کرده، با وجود 



، سال بيست‌وسوم، شماره دوم، پياپي 90، زمستان 1404  18

آنکه در خارج تحقق دارد، اما هستی اش جزو ذات آن نبوده و نسبت به آن لابشرط است و ازاین رو می تواند لباس 
وجود خارجی را از تن درآورد و عیناًً در ذهن نیز حاضر شود؟

مطابق تصویر نخست )اصالت وجود(، اگر از حقیقتِِ خارجی، مفهومی در ذهن حاضر می شود ـ حتی اگر آن 
مفهوم، مفهوم »وجود« باشد ـ آن مفهوم، وجودی دیگر است که گرچه می تواند از ویژگی های وجود خارجی 
حکایت کند، اما هیچ گونه اشتراکِِ وجودی میان آنها برقرار نیست. در این صورت، مصداقیت آن حقیقت برای 

مفهوم »وجود« حقیقی، و برای مفهوم »ماهیت« اعتباری خواهد بود.
اما در تصویر دوم )اصالت ماهیت(، آنچه به ذهن می آید همان است که در خارج تحقق یافته است. ازاین رو 
دوگانگی میان ذهن و عین برقرار نیست تا نیاز به تطبیق باشد. در این صورت، مصداقیتِِ حقایقِِ خارجی برای 

مفاهیم ماهوی، حقیقی، و برای مفهوم »وجود«، اعتباری خواهد بود.

4-6. نقص تقریر سوم و ضرورت گذار به تقریر چهارم

برخی اندیشمندان با وجود آنکه اصالت را به وجود داده اند، برای ماهیت نیز ـ به تبع وجود ـ حظی از حقیقت 
قایل شده اند. مطابق این رویکرد، گرچه عالم خارج را حقیقتی پر کرده که تحقق آن عین ذاتش است و ازاین رو 
هرگز به ذهن آمدنی نیست، اما در ضمن همین وجود و به تبع آن، ماهیت موجوده نیز تحقق دارد. در دل این 
ماهیت موجوده، ماهیت لابشرطی )کلی طبیعی( نیز تحقق می یابد که ذاتِِ ماهیت موجوده را تشکیل می دهد؛ 
و چون لابشرط است، می تواند عیناًً در ذهن نیز حاضر گردد و تطابق ذهن و عین را ممکن سازد )طباطبائی، 

۱۴۳۳ق، ص۲۵، 35ـ36 و 173ـ174(.
برونداد این خوانش از نظریة »اصالت وجود« آن است که هم با اصیل دانستن وجود سازگار است و هم با 
پذیرش وجود بالتبع برای ماهیت بشرط شیء و کلی طبیعی در ضمن آن. مطابق این رویکرد، می توان هم به 
اصالت وجود قائل بود و هم تحقق ماهیت را مجازی ندانست. در پاسخ به این پرسش که امر عینی مصداق اولًاً 
و بالذاتِِ کدام مفهوم است ـ وجود یا ماهیت؟ ـ پاسخ چنین خواهد بود: امر عینی مصداق اولًاً و بالذاتِِ مفهوم 

»وجود« است، اما مصداق ثانیاًً و بالتبع برای ماهیت نیز محسوب می شود.
عبارات برخی معاصران مؤید چنین خوانشی از اصالت وجود است. دستکم ظاهر کلمات آنها چنین به ذهن 

متبادر می سازد که برای ماهیت، وجود تبعی قائل‌اند:
إذ کان کل شيء إنّمّا ينال الواقعية إذا حمل عليه الوجود و اتصف به، فالوجود هو الذي يحاذي واقعية 
الأشياء. و أما الماهية، فإذ کانت مع الاتصاف بالوجود ذات واقعية، و مع سلبه باطلة الذات، فهي في 

ذاتها غير أصيلة، و إنما تتأصل بعرض الوجود )طباطبائي، ۱۴۱۶ق، ص۱۰(.



19چهار تقرير تکاملي از محل نزاع در مسئلة »اصالت وجود« با الهام از آراء علامه مصباح يزدي / مهدی احمد خان بيگی و... 

گرچه قول به وجود بالتبع برای ماهیت مخلوطه، در کنار پذیرش اصالت وجود، دلالت تطابقی بر این خوانش 
دارد، اما با توجه به اعتبارات ماهیت، قول به وجود کلی طبیعی در عالم خارج را نیز می توان دارای دلالت التزامی 
بر این خوانش دانست؛ زیرا وجود مقسم )کلی طبیعی( تنها با وجود قسم آن )ماهیت بشرط شیء( قابل تدارک 

است )جوادی آملی، ۱۳۸۶، ج۳، ص۲۶؛ عبودیت، ۱۳۸۸، ج۱، ص۱۲۸(.
ازاین رو افزون بر فلاسفة پیش از ملاصدرا که وجود کلی طبیعی را پذیرفته اند، شاهد فیلسوفان صدرایی 
بسیاری هستیم که ضمن پذیرش »اصالت وجود«، به وجود »کلی طبیعی« نیز تن داده اند و برای آن در عالم 
عین، حظی از تحقق قائل شده اند. این امر نشان می دهد که ایشان نیز به نوعی تحقق برای ماهیت بشرط شیء 
نیز باور داشته اند؛ چنانکه حاجی سبزواری تصریح میکند: »و کیف یکون قسم الشیء موجوداًً و مقسمه غیر 

موجود، و القسم هو المقسم بعینه مع انضمام قید« )سبزواری، ۱۳۶۹، ج۲، ص۳۴۵(.
در این عبارت، به روشنی تأکید شده که وجود کلی طبیعی ـ که مقسم اعتبارات ماهیت است ـ ضرورتاًً در 

ضمن اقسام خود موجود است، و این همان قول به تحقق بالتبع ماهیت است.
ــه وجــود کلی طبیــعی در خــارج اذعــان کــرده اســت  علامــه طباطبــائی ازجملــه کســانی اســت کــه ب

)طباطبائی، ۱۴۳۳ق، ص۷۵؛ ۱۴۱۶ق، ص۷۴(.
استاد شهید مطهری نیز در موارد متعدد، وجود کلی طبیعی در ضمن افراد را پذیرفته و حتی آن را بدیهی 

دانسته است )مطهری، ۱۳۸۴، ج۷، ص۲۷۷؛ ج۱۰، ص۲۷۹(.
همچنیــن آیــت الله جــوادی آمــلی بــه وجــود حقیــقی کلی طبیــعی در خــارج قائــل اســت )جــوادی آمــلی، 

۱۳۸۹، ص۳۲۹؛ ۱۳۸۶، ج۴، ص۴۲۲(.
در مقابل، برخی دیگر از اندیشمندان، قول به وجود کلی طبیعی را ناسازگار با نظریة »اصالت وجود« دانسته‌اند: 
میرداماد، فیلسوف برجسته ای که اصالت را به ماهیت نسبت می دهد، با تحلیلی مشابه درخصوص کلی طبیعی، 

به »اصالت ماهیت« قائل می گردد )میرداماد، ۱۳۸۱، ج۱، ص504ـ507(.
در مقابــل، صدرالمتألهیــن، بــا اثبــات اصالــت وجــود، وجــود کلی طبیــعی در خــارج را نــفی کــرده اســت 

)عبودیت، ۱۳۸۸، ج۱، ص۱۱۳(.
علامه مصباح یزدی نیز معتقد است: تلاش های فراوانی برای آشتی میان »اصالت وجود« و وجود »کلی 
طبیعی« صورت گرفته، اما این تلاش ها ثمربخش نبوده اند و قول به وجود »کلی طبیعی« را از بقایای نظریة 

»اصالت ماهیت« می دانند )مصباح یزدی، ۱۳۷۵، ص۹۱(.
فارغ از آنکه در میان دو خوانش عمده از »اصالت وجود«، حق با کدام باشد، با توجه به این واقعیت که سنخ 



، سال بيست‌وسوم، شماره دوم، پياپي 90، زمستان 1404  20

حقیقت خارجی نمی تواند مطابق هر دو رویکرد باشد، و با عنایت به اینکه برخی بزرگان فلسفة اسلامی )مانند 
علامه طباطبائی و استاد شهید مطهری( در کنار قائلان به اصالت ماهیت، برای ماهیت موجوده نیز حظی از 
وجود در نظر گرفته اند، ضروری است محل نزاع در مسئلة »اصالت وجود« به‌گونه ای ترسیم شود که نه تنها نزاع 
میان اصالت وجودی ها و ماهوی ها را پوشش دهد، بلکه اختلاف درون گفتمانی میان قائلان به اصالت وجود در 
پذیرش یا عدم پذیرش وجود بالتبع برای ماهیات را نیز منعکس سازد، به ویژه آنکه برخی مانند علامه مصباح 

یزدی، خوانش رقیب را »اصالت ماهیتِِ رقیق شده« تلقی کرده اند.

5-6. ارائة تقریر چهارم از محل نزاع در مسئلة اصالت وجود

با توجه به آنچه تاکنون بیان شد، می توان محل نزاع را در قالب تقریر چهارم به صورت زیر ترسیم کرد:
پرسش بنیادین این است: چه نوع حقیقتی عالم خارج را پر کرده است؟ آیا آنچه در خارج تحقق یافته حقیقتی 
است که »بودن‌اش در خارج« تنها ویژگی و تمام هویت آن است، به گونه‌ایک‌ه هیچ ویژگی دیگری ـ نه به‌صورت 
اصیل و نه به صورت بالتبع ـ در آن مجال تحقق ندارد؟ یا آنکه خارج را حقیقتی پر نموده که »بودن‌اش در خارج« 
تنها ویژگی و تمام هویت اش نیست، بلکه وجود تنها یکی از ویژگی های آن است و در کنار آن، ویژگی های 
دیگر و از آن جمله »ماهیت موجوده« نیز تحقق دارد، خواه آنچه اولًاً و بالذات تحقق دارد، همان ماهیت موجوده 
باشد و وجود به تبع آن محقق گردد )اصالت ماهیت صریح( و خواه آنچه اولًاً و بالذات تحقق دارد، ویژگی وجود 

باشد و ویژگی ماهیت ثانیاًً و به تبع وجود، موجود باشد )اصالت ماهیت رقیق شده(.
به بیان دوم، حقایق عالم خارج از چه سنخی اند؟ آیا صرفاًً از سنخ وجودند؛ به گونه ایکه تحقق در خارج، 
نه تنها عین ذات، بلکه تمام ذات آنهاست؟ یا آنکه سنخ حقایق عالم خارج، صرفاًً از سنخ وجود نیست، بلکه یا از 
سنخ اموری است که به رغم موجود بودن، نسبت به وجود لابشرط است و یا اگر از سنخ وجود بوده و وجود عین 
ذات آن می باشد، اما این ویژگی ذاتی، تنها ویژگی و تمام ذات آن حقیقت نبوده، در ضمن این ویژگی و به تبع 

آن، ویژگی های دیگر و از آن جمله ماهیت موجوده نیز محقق است؟
به بیان سوم، آیا »در خارج بودن«، تمام هویت یک حقیقت خارجی است، ازاین رو نه تنها هیچ حقیقتی از 
خارج به ذهن راه پیداکردنی نیست، بلکه در ضمن آن نیز حقیقتی تحقق ندارد که آن حقیقت بتواند عیناًً در ذهن 
نیز حاضر شود، و یا اینکه خارج را حقیقتی پر نموده که بودن اش در خارج تمام هویت اش نیست، ازاین رو یا عیناًً 
خودش در ذهن نیز حاضر می گردد و یا اگر خودش هم در ذهن حاضر نگردد، در ضمن آن حقیقتی تحقق دارد 

)ماهیت موجوده( که می تواند لباس وجود را از تن درآورده و عیناًً در ذهن نیز حاضر شود؟
به بیان دیگر، روشن است که عالم خارج به واسطة حقیقتی لابشرط که به ذهن آمدنی باشد، اشغال نشده 



21چهار تقرير تکاملي از محل نزاع در مسئلة »اصالت وجود« با الهام از آراء علامه مصباح يزدي / مهدی احمد خان بيگی و... 

است. حتی قائلان به اصالت ماهیت نیز تا پیش از عروض وجود بر ماهیت، برای آن هیچ گونه تحقق یا اصالتی 
قائل نیستند. اما هستة مرکزی نزاع در مسئلة »اصالت وجود« این است:

آیا در ضمن )و به تبع( آنچه هرگز به ذهن نمی‌آید )یعنی وجود( حقیقتی تحقق دارد که آن حقیقت به ذهن آمدنی باشد؟ 
یا اساساًً چنین حقیقتی که مشترک میان ذهن و خارج باشد ـ حتی به‌صورت ثانوی و بالتبع نیز ـ امکان تحقق ندارد؟

روشن است که حقیقت خارجی نمی تواند از هر دو سنخ باشد. مطابق خوانش نخست، ماهیت ـ حتی به تبع وجود 
ـ هیچ حظی از تحقق ندارد. ازاین‌رو مصداقیت حقایق برای مفاهیم ماهوی، مجازی خواهد بود. اما مطابق خوانش دوم، 

حقایق خارجی، مصداق حقیقی برای مفاهیم ماهوی‌اند؛ زیرا ماهیت ـ حتی دست کم به تبع وجود ـ تحقق دارد.
خلاصة تقریر چهارم چنین است: آیا عالم خارج را حقیقتی پر کرده که »در خارج بودن«، تمام هویت آن 
است و ازاین رو هرگز به ذهن آمدنی نیست؟ یا آنکه حقیقتی در خارج تحقق دارد که »در خارج بودن«، تنها 

یکی از ویژگی های آن است، و ازاین رو می تواند بدون آن در ذهن نیز حاضر شود؟
این تقریر با تحلیل علامه مصباح یزدی نیز سازگار است. ایشان می نویسد:

بعضی از فلاسفة اسلامی مسئلة وجود »کلی طبیعی« را مفروغٌٌ عنه گرفته بودند و لازمة این امر، 
اصالت ماهیت است، هرچند بعضی به این امر توجه نکرده اند. آنهایی که به برهان »اصالت وجود« 
توجه نداشته‌اند، خودبه خود از قول به وجود کلی طبیعی به »اصالت ماهیت« منتقل شده‌اند؛ و آنهایی 
هم که ملتزم به »اصالت وجود« شدند، یا به ارتباط آن با مسئلة »کلی طبیعی« به‌دقت توجه نکرده‌اند، 
یا آن قدر مسئله برای ایشان روشن بوده که درصدد جمع برآمده‌اند. ولی وقتی دقت کنیم، می‌بینیم 
معنای اینکه »کلی طبیعی موجود است به وجود افراد«، این است که وجود حقیقی ندارد، بلکه 

وجودش بالعرض است )مصباح یزدی، ۱۳۷۵، ص93ـ94(.

6-6. لوازم قول به اصالت وجود بنا بر تقریر چهارم از محل نزاع

لوازم  قابل شناسایی است که هریک  از نظریة »اصالت وجود«  تقریر چهارم، دو خوانش متمایز  بر اساس 
معرفت شناختی و هستی شناختی خاصی در پی دارد:

1-6-6. خوانش اول: وجود؛ تمام هویت حقیقت خارجی

در این رویکرد، تحقق وجود به تنهایی برای انتزاع هر مفهوم ذاتی دیگر کفایت میکند. مفاهیم دیگر )مانند 
»انسان«، »حیوان«، یا »ناطق«( با کمک اعتبارات ذهنی، از همان حقیقتی انتزاع می شوند که پیش تر مفهوم 
»وجود« از آن انتزاع شده است. برای مثال، اگر به حقیقت انسانی به نام »حسن« در عالم خارج نظر کنیم و دو 
مفهوم »وجود« و »انسان« در ذهن منعکس شوند، به این خاطر است که اولًاً وجود »حسن« به گونه ای است 
که حقیقتاًً خارج را پر نموده و جزء اوهام ذهن و خیالات آن نمی باشد و از این جهت می تواند مصداق مفهوم 



، سال بيست‌وسوم، شماره دوم، پياپي 90، زمستان 1404  22

»وجود« باشد. ثانیاًً از همین حقیقت »حسن« که در مرحله قبل مفهوم وجود را انتزاع کردیم، از آن جهت که 
همان وجود، تحرک بالاراده )حیوانیت( و ممیز میان حق و باطل )ناطقیت( نیز هست، مفهوم »انسان« قابل 
انتزاع است. نه اینکه ویژگی حیوانیت یا ناطقیت، تحقق دیگری غیر از تحقق ویژگی وجود »حسن« داشته باشد 
که بدان ضمیمه شده و به طفیلی وجود »حسن« و به تبع آن موجود باشد تا هرگاه لازم باشد بتواند لباس وجود 
خارجی را از تن درآورده، همی به ذهن درآید. در این نگاه اگر بخواهیم اصرار کنیم که چنین حقیقتی )یعنی 
انسانیت محقق به انضمام ویژگی وجود حسن( نیز در خارج محقق است، آنگاه وارد ورطة »وجودتراشی« برای 

چیزی شده ایم که آن شیئی اساساًً به آن نحو در خارج تحقق ندارد، و اسناد وجود به آن، مجازی خواهد بود.
بر این اساس، هیچ خصوصیتی از خارج به ذهن آمدنی نیست؛ و توجیه تطابق ذهن و عین، با فرض وحدت هویت 
وجود خارجی و ذهنی، به بن بست می‌رسد. آنچه در ذهن از عالم خارج منعکس می شود حقیقتی دیگر است که در 
نهایت می تواند وجود خارجی را صرفاًً از حیث خاصی حکایت کند. حتی مفهوم »وجود« نیز امری صرفاًً ذهنی است 
و با محکی خود در عالم خارج ـ که همان حقیقت وجود است ـ کاملًاً تفاوت دارد؛ به بیان دیگر هرچند وجود خارجی، 
تمام هویت یک حقیقت است و جا برای تحقق هیچ ویژگی دیگر باقی نمی گذارد، اما مفهوم »وجود« نمی تواند تمام 

هویت و ویژگی های یک موجود خارجی را بازگو کند، بلکه در نهایت و صرفاًً از اصل بودن آن حکایت دارد.
درنتیجه، اگر برای اصلِِ ویژگی بودن ـ که مفهوم »وجود« صرفاًً از آن حکایت دارد ـ حقیقتی در خارج لحاظ 
گردد، و تحقق دیگری برای دیگر ویژگی ها به تبع آن پذیرفته شود، حتی در بازنمایی خودِِ مفهوم وجود نیز به اشکال 

نظریة »اصالت ماهیت« دچار شده‌ایم.
2-6-6. خوانش دوم: وجود؛ یکی از ویژگی های حقیقت خارجی

در این رویکرد، ویژگی »وجود« تنها یکی از ویژگی های محقق در حقیقت خارجی است و هر شیء ممکن، 
علاوه بر این ویژگی، دارای ویژگی های دیگری نیز در متن عالم خارج است. البته مطابق این خوانش از اصالت 

وجود، این ویژگی ها همگی به طفیلی و برتِِک وجود و به تبع آن تحقق دارند.
بر اساس این دیدگاه، کثرت مفاهیم و حیثیات در ذهن، صرفاًً ذهنی نیست، بلکه برگرفته از کثرت واقعیِِ 
ویژگی های خارجی است. این ویژگی ها در کنار ویژگی وجود، و به تبع آن در عالم خارج برقرارند و می توانند 

لباس وجود خارجی را از تن درآورند و عیناًً در ذهن نیز حاضر شوند.
درنتیجه، تطابق ذهن و عین، نه از طریق بازنمایی مجازی یا حکایت ذهنی، بلکه از طریق حضور عینیِِ 
همان حقیقت در ذهن ممکن می گردد. این خوانشْْ امکان تحقق ماهیت موجوده و کلی طبیعی را ـ به تبع وجود 

ـ در عالم خارج می پذیرد و ازاین رو حظی از وجود برای ماهیات موجوده قائل است.



23چهار تقرير تکاملي از محل نزاع در مسئلة »اصالت وجود« با الهام از آراء علامه مصباح يزدي / مهدی احمد خان بيگی و... 

7. بیان یک اشکال: آیا تقریرهای پیشین از محل نزاع خارج اند؟

ممکن است این اشکال مطرح شود که تمام تقریرهای پیش گفته از مسئلة »اصالت وجود«، ناظر به محل نزاع 
نبوده و از آن خارج اند؛ زیرا ماهیتی که در بحث »اصالت وجود یا ماهیت« محل نزاع است، ماهیتِِ موجوده )یعنی 
ماهیت بشرط شیء( است، نه ماهیت لابشرط یا کلی طبیعی )ماهیت لابشرط مقسمی(، و حال آنکه نگارندگان 

در تقریرهای خود، محل نزاع را از ماهیت موجوده به ماهیت لابشرط منتقل کرده اند.
روشن است که طرفداران اصالت ماهیت هرگز مدعی اصالت ماهیت لابشرط )کلی طبیعی( نبوده اند، بلکه 
در نهایت، از اصالت ماهیتِِ موجوده دفاع کرده اند. حتی کسانی که به وجود کلی طبیعی قائل اند، این قول را 

ازآن رو پذیرفته اند که معتقدند: مقسم در ضمن اقسام خود )یعنی در ماهیت موجوده( تحقق دارد.
بــا توجــه بــه آنچــه گذشــت، می تــوان پرسیــد: چــه اشــکالی دارد کــه در حقایــق عالــم خــارج، افــزون بــر 
ویــژگی وجــود، ویژگی هــای دیگــری نیــز بــه نحــو ضمــنی و تبــعی، ازجملــه ویژگی هــای ماهیــت موجــوده، 
محقــق باشــند؟ بــرای نمونــه، در حقیقــتی همچــون »حســن«، افــزون بــر ویــژگی وجــود، ویژگی هــای دیگــری 
همچــون رشــد، تغذیــه و تولیدمثــل )نباتیــت(، حرکــت ارادی )حیوانیــت(، و قوة تشــخیص حق از باطــل )ناطقیت( 
نیــز تحقــق دارنــد. به عبــارت دیگــر، حیثیــت انســانیت نیــز بــه تبــع وجــود »حســن« در عالــم خــارج محقــق 

است؛ حیثیتی که تحقق آن در متن واقع، بشرط شیء و در کنار حیثیت وجود است.
بااین حال، باید به دو نکته توجه داشت:

نخست آنکه هرچند حیثیت انسانیت در موجودی همچون »حسن« در عالم خارج تحقق دارد، اما این تحقق 
به واسطة حیثیت وجود و در تبع آن است. بنابراین، اصالت از آنِِ حیثیت وجود است، ولی این امر به معنای نفی 
تحقق تبعی دیگر حیثیات نیست. این وضعیت را می توان با تعبیر »جری من فی السفینه« توضیح داد: گرچه 
حرتْْک بالذات از آنِِ کشتی است، اما همین حرکت واسطة ثبوت واقعی و بالتبعِِ حرکت برای فردِِ درون کشتی 

نیز هست، نه آنکه حرکت فرد مجازی باشد یا حتی بالتبع نیز تحقق نداشته باشد.
دوم آنکه پذیرش تمایز میان دو حیثیت )یعنی انسانیتِِ موجوده در ضمن »حسن« از یکسو، و وجودِِ »حسن« 
از سوی دیگر( به هیچ روی مستلزم نفی بساطت و وحدت شخص »حسن« نیست. این امر را می توان با نحوة 
اتصاف صفات الهی مقایسه کرد: همان گونه که خداوند متعال با وجودی بسیط، حقیقتاًً واجد حیثیات علم، قدرت 
و حیات است، و تحقق این صفات نه مجازی است و نه مستلزم کثرت در ذات، در مورد ممکنات نیز می توان 
گفت: شخص »حسن«، هم دارای حیثیت وجود است و هم حیثیت انسانیت، و این دوگانگیِِ حیثیات، خدشه ای 

به بساطت وجود او وارد نمی سازد )معلمی، ۱۳۹۳، ج۱، ص۷۹(.



، سال بيست‌وسوم، شماره دوم، پياپي 90، زمستان 1404  24

1-7. پاسخ به اشکال

1ـ1ـ7. مسیر اول پاسخ به اشکال: تحلیل لابشرطی در نقد اصالت ماهیت

در مقام پاسخ به این اشکال، باید تأکید کرد: همان گونه که در مباحث مقدماتی بیان شد، شکی نیست که مراد 
از »ماهیت« در بحث »اصالت وجود«، ماهیت بشرط شیء یا همان ماهیت موجوده است. نگارندگان نیز در تمام 
تقریرهای پیشین، از همین ماهیت محقق در قبال وجود سخن گفته اند. بااین‌حال، نمی توان انکار کرد که تحلیل 
دقیق مسئلة »اصالت وجود«، به گونه ای پیش می رود که محل نزاع ناگزیر از سطح وجود و ماهیت بشرط شیء، 

به سطح وجود و ماهیت لابشرط نیز کشیده می شود.
این گذار مفهومی، نه یک خطای تحلیلی، بلکه ضرورتی منطقی در فهم دقیق محل نزاع است؛ زیرا قائلان 

به اصالت ماهیت موجوده، پس از پذیرش این قول، ناگزیر به پذیرش وجود کلی طبیعی نیز می شوند.
برای روشن شدن این نکته، باید بررسی نمود وجودی که برای انسانیت در ضمن »حسن« توسط قائلان 
به تحقق ماهیت موجوده، لحاظ می شود، چه نسبتی با وجود خود »حسن« دارد؟ آیا این دو در نظر قائلان به 

اصالت ماهیت یا قائلان به تحقق بالتبع برای ماهیت موجوده، یک حقیقت اند یا غیر هم می باشد؟
در هر دو فرض، قول به وجود ماهیت موجوده، قول به وجود کلی طبیعی و ماهیت لابشرط را در پی خواهد داشت

در این بخش به چگونگی انتقال محل نزاع از ماهیت موجوده به ماهیت لابشرط با فرض وحدت این دو 
وجود خواهیم پرداخت و در بخش بعدی پاسخ به اشکال را با فرض تمایز این دو وجود دنبال خواهیم نمود.

پس از آنکه این پرسش مطرح می شود که »اصالت با ماهیت بشرط شیء است یا با وجودی که بر آن عارض 
گشته؟« برخی از قائلان به »اصالت ماهیت«، دچار خلط میان احکام ذهن و عین می شوند و غالباًً می پندارند 
همان گونه که در ذهن، وجود بر ماهیت در قالب قضیة هلیه بسیطه عارض می گردد، در خارج نیز اصالت با 

ماهیت است و وجودْْ امری عارضی است که از سوی خداوند بر ماهیت جعل می شود.
در مقابل، قائلان به »اصالت وجود« می‌توانند معتقد باشند حکم ذهن و عین در اینجا معکوس است: در متن واقع، این 
وجود است که اولًاً و بالذات تحقق دارد، و ماهیتِِ بشرط شیء در مرتبة بعد و به تبع آن، در ضمن وجود محقق می گردد.

از ایـن نکتـه می تـوان دریافـت که هرچند بحـث در آغاز ناظر به تقابـل میان ماهیت بشـرط شیء و وجود 
عـارض بـر آن اسـت، اما هنـگامی که پرسـش از اصالت هر یـک به طور مسـتقل مطرح می شـود، باید ماهیت 
)معـروض( را جـدا از وجـود )عـارض( و به صـورت فی نفسـه، یعـنی »من حیـث هی« لحاظ کـرد و در غیر این 

صورت، اساساًً محل نزاع به درستی فهم نخواهد شد. 
ازاین رو در محل نزاع، مراد از ماهیت ـ خواسته یا ناخواسته ـ از اعتبار بشرط شیء به اعتبار لابشرطی که 



25چهار تقرير تکاملي از محل نزاع در مسئلة »اصالت وجود« با الهام از آراء علامه مصباح يزدي / مهدی احمد خان بيگی و... 

در خارج با عوارض مشخصه ازجمله وجود جمع گشته است، تقلیل خواهد یافت.
یکی از عوامل مهم در بروز این اشتباه، خلط میان مصداق بالذات و مصداق بالعرض برای مفهوم »ماهیتِِ موجوده« 
است. به بیان دیگر، قائلان به اصالت ماهیت، فردِِ ماهیتِِ موجوده مانند »انسان« را همان افراد خارجی )همچون 
»حسن«( می‌دانند و مرادشان از »حسن«، مجموعه‌ای از انسانیت به‌انضمام عوارض مشخصه، ازجمله وجود، است، و 
حال آنکه این تلقی نادرست است. آنچه در »حسن« تحقق دارد و حقیقتاًً می تواند صدق مفهوم »ماهیتِِ موجوده« را 
تأمین کند، انسانیتِِ محقق در ضمن وجود »حسن« است، نه مجموعة انسانیت و عوارض؛ زیرا عوارض، خارج از ذات 

»حسن« هستند و بر او عارض شده‌اند. ازاین‌رو دخالتی در صدق مفهوم »انسان« بر »حسن« ندارند.
بنابراین، فرد بالذات و مصداق حقیقیِِ مفهوم »انسان« در متن عالم خارج، نمی تواند »حسن« به عنوان حقیقتی 
مرکب از انسانیت و عوارض باشد، مگر به صورت مجازی و بالعرض. درواقع، مصداق بالذاتِِ مفهوم »انسانیتِِ موجوده« 
صرفاًً همان بخش انسانیت است که در ضمن وجود »حسن«، منهای عوارض مشخصه تحقق یافته است. این 

انسانیت نیز نسبت به اصل وجود و تحقق شخص »حسن«، لابشرط است و نه بشرط شیء.
اگر به تمایز میان فرد بالذات و فرد بالعرضِِ ماهیت در خارج توجه نشود، ممکن است هم ذات »حسن« و 
هم عوارض او به اشتباه فرد بالذاتِِ انسانیتِِ موجوده تلقی شوند و در مرحلة بعد، این خطا موجب آن شود که 
خود انسانیت به عنوان »کلی طبیعی« در ضمن ماهیتِِ موجوده معرفی گردد. ازهمین روست که علامه مصباح 
یزدی قول به وجود »کلی طبیعی« را مساوی با قول به وجود »ماهیتِِ موجوده« دانسته و آن را از رسوبات 

نظریة »اصالت ماهیت« معرفی کرده است )مصباح یزدی، ۱۳۹۲، ج۱، ص323ـ324؛ ۱۳۷۵، ص۹۱(.
2ـ1ـ7. مسیر دوم پاسخ به اشکال: فرض تغایر میان وجود انسانیت و وجود شخصی

تمام آنچه تاکنون بیان شد، مبتنی بر این فرض بود که وجود انسانیتِِ محقق در ضمن »حسن«، عیناًً همان وجود 
»حسن« تلقی شود. اما ممکن است برخی اندیشمندان، ازجمله استاد فیاضی )طباطبائی، ۱۳۸۶، ج۱، ص۴۴(، به تغایر 

این دو وجود باور داشته باشند. در این صورت، پاسخ به اشکال مسیر متفاوتی را خواهد پیمود که آن را ذکر میکنیم:
یکم. اگر هر دو حیثیت )یعنی وجود انسانیتِِ محقق و وجود شخص »حسن«( در متن عالم خارج تحقق داشته 
باشند، آنگاه حیثیت انسانیتِِ موجوده در »حسن«، غیر از حیثیت وجود خود »حسن« خواهد بود. درنتیجه، انسانیتِِ 
موجوده ـ خواه محقق باشد یا نباشد ـ نسبت به وجود »حسن« لابشرط خواهد بود. به عبارت دیگر، گرچه انسانیتِِ 
موجوده در ضمن »حسن«، نسبت به تحقق خودش بشرط شیء است، اما نسبت به اصل وجود »حسن«، لابشرط 
است. بنابراین، با توجه به تقابل میان وجود »حسن« و وجود انسانیت وی نزد مستشکل، نزاع از سطح وجود و ماهیتِِ 

موجوده به سطح وجود و ماهیتِِ لابشرط تنزل می یابد و از این حیث، تفاوتی میان دو تقریر باقی نمی ماند.



، سال بيست‌وسوم، شماره دوم، پياپي 90، زمستان 1404  26

به بیان دیگر، خواه برای ماهیتی که به تبع وجود، موجود می‌دانیم، تحقق بالتبع به تحقق منشأ انتزاع‌اش قائل 
باشیم یا اینکه آن را لابشرط دانسته و برای آن تحققی منحاز از تحقق منشأ انتزاع‌اش قائل نباشیم، در هر حال، 

ماهیتِِ موجوده نسبت به وجود و عدم منشأ انتزاع آن، لابشرط است.
دوم. دوگانگی وجودی میان ویژگی »وجود« و »ماهیت«، متوقف بر تغایر این دو، و تغایر نیز متوقف بر وجود 
وجه امتیاز در متن خارج است. وجود چنین وجه امتیازی مانع از آن می شود که این دو ویژگی به یک وجود واحد 
در خارج منسوب باشند. بنابراین، نمی توان هم به تغایر وجودی حیثیات در خارج قائل بود و هم به وحدت و بساطت 

منشأ انتزاع آنها؛ مگر آنکه این تغایر را صرفاًً تحلیلی و ذهنی بدانیم.
درخصوص خداوند نیز همین منطق جاری است: گرچه مفاهیمی همچون »علم«، »قدرت« و »حیات« از ذات 
الهی انتزاع می شوند، اما تغایر این مفاهیم را ذهنی می‌دانیم نه برآمده از تحقق حیثیات خارجی و معتقدیم: در ازاء 
همۀ آنها در ذهن تنها یک ویژگی بسیط در متن عالم خارج محقق است که همان وجود خداوند باری تعالی است 

و تمامی این مفاهیم از همین ویژگی واحد به لحاظ های مختلف انتزاع می گردد.
به بیان دیگر صفت علم و قدرت خداوند در عالم خارج هیچ فرق و تمایزی به لحاظ وجودی با ویژگی وجود 
خداوند در عالم خارج ندارند، هر دو همواره از یک حقیقت انتزاع می گردند و این تعدد، زاییده عینکی است که ذهن 
در انتزاع هر کدام از این صفات به چشم خود دارد و الا علم و قدرت دقیقاًً از همان تک ویژگی انتزاع می گردد که 
پیش از این وجود خداوند از آن انتزاع گشته است. اما چون مفهوم وجود در ذهن با خود وجود در خارج متفاوت بوده، 
از حکایت تمامی ویژگی های یک موجود در خارج عاجز است، ازاین‌رو این نقص در مفهوم وجود، گاه به پای حیثیت 
خود وجود در متن عالم خارج نوشته شده و گمان می‌گردد که تحقق این ویژگی به تنهایی برای اسناد صفات خداوند 
به عالم خارج کفایت نمیکند و لذا مستشکل بر این باور است که ویژگی وجود تنها یکی از ویژگی های خداوند در 
خارج است و خداوند ویژگی های دیگری غیر از تحقق داشتن در خارج نیز دارد. حال آنکه ویژگی تحقق داشتن هر 
شیئی و نه تنها خداوند باری تعالی، طوری در خارج تحقق دارد که جا برای تحقق دیگر ویژگی ها باقی نمی ماند و در 

این زمینه اتفاقاًً هیچ تفاوتی میان خدا و ممکنات نیست.
ســوم. قیــاس میــان وجــود خداونــد و صفــات او از یکســو، بــا وجــود »حســن« و ماهیــت‌اش از ســوی 

دیگر، قیاسی ناصواب است.
متفکران بعد از اثبات وجود خداوند، نمی خواهند صفاتی را برای خداوند اثبات نمایند که آن صفات نسبت به 
وجود و عدم خداوند لابشرط باشند، بلکه تمامی صفات از مفاهیم فلسفی هستند که می خواهند از همان نحوۀ وجود 
خداوند در متن عالم خارج پرده بردارند، ازاین‌رو بشرط وجود بر خداوند قابل حمل خواهند بود. اما در مسئله اصالت 



27چهار تقرير تکاملي از محل نزاع در مسئلة »اصالت وجود« با الهام از آراء علامه مصباح يزدي / مهدی احمد خان بيگی و... 

وجود، برخی می خواهند در کنار و به تبع وجود حسن، برای ویژگی دیگری که ذاتاًً نسبت به وجود و عدم حسن 
لابشرط است، تحققی اعتبار نمایند، خواه برای خود آن ویژگی به تنهایی نیز قائل به وجود باشیم یا نباشیم.

چهارم. قائلان به »اصالت ماهیت«، مرادشان از »وجود«، همان وجود حسن است که بر وی عارض می شود. 
دلیل این مدعا آن است که ایشان امکان ماهوی را ملاک نیازمندی معلول )یعنی وجود حسن( به علت هستی‌بخش 
می‌دانند، و این امکان را وصف ماهیت حسن بدون لحاظ وجود وی تلقی کرده‌اند. همچنین معتقدند: ماهیتِِ موجوده 
در عالم خارج، پس از کنار گذاشتن لباس وجود، عیناًً در ذهن حاضر می شود. اگر مراد ایشان از »وجود«، وجود 
انسانیتِِ محقق در ضمن حسن می بود، این سخن بی معنا خواهد بود؛ زیرا با صرف نظر از وجود ماهیتِِ موجوده ـ 

که وجودش عین ذاتش است ـ ذاتی باقی نمی ماند که بتواند در ذهن حاضر شود.
پنجم. بر اساس این رویکرد، باید برای تمام حیثیات ـ حتی وحدت و فعلیت ـ تحقق خارجی قائل شد. در این 
صورت، این پرسش پیش می آید که چه ویژگی باقی می ماند که حسن در آن ویژگی موجود است. بالاخره باید 
چیزی باقی بماند تا وجود حسن بدان اطلاق گردد. آیا می توان صرفِِ موجود بودن را بدون هیچ ویژگی دیگری 
اساساًً محقق دانست؟ به عبارت دیگر، این رویکرد مستلزم آن است که برای چیزی که هیچ‌گونه تحققی ندارد )یعنی 

ویژگی وجود بدون هیچ ویژگی دیگر(، قائل به وجود شویم و درنتیجه، برای امر معدوم، اصالت قائل گردیم.
ششم. به نظر نمی‌رسد که با فرض وجودی مستقل برای انسانیتِِ موجود در ضمن حسن، مشکل اصالت وجود 
حل شود؛ زیرا همین نزاع دربارة خود انسانیتِِ محقق نیز مطرح خواهد بود. اگر ماهیتِِ موجوده را در کنار وجود هر 
ممکن بپذیریم، و مفهوم وجود و ماهیت را بر آن حمل کنیم، باز این پرسش باقی است که در انسانیتِِ موجود، کدام 
حیثیت اصیل است و کدام اعتباری؟ در این صورت، باید یک حقیقت واحدْْ بی نهایت حیثیت در ضمن خود داشته 
باشد. اگر صدق همزمان مفهوم وجود و ماهیت بر ماهیتِِ موجوده، بدون نیاز به حیثیات مختلف پذیرفته شود و 
تحقق انسانیت با صدق مفهوم وجود یکی باشد، چرا همین حکم را از ابتدا دربارة وجود »حسن« و انسانیتِِ موجوده 

وی نپذیریم و از همان جا بحث را پایان نبخشیم؟

نتیجه گیری

با توجه به خاستگاه نظریِِ مسئلة »اصالت وجود«، روشن می شود که یکی از انگیزه های اصلی در دادن اصالت 
به ماهیت مخلوطه، فراهم ساختن محملی برای اسناد وجود به کلی طبیعی در متن عالم خارج بوده است. از 
منظر قائلان به اصالت ماهیت، لابشرط بودن کلی طبیعی از یکسو، و تحقق آن در ضمن ماهیت موجوده از 
سوی دیگر، کلید حل بسیاری از مسائل فلسفی تلقی شده است؛ ازجمله: با اتصاف کلی طبیعی به وصف »امکان«، 
ملاک نیازمندی معلول به علت هستی بخش در بقا تأمین می‌گردد. همچنین با پذیرش تحقق ویژگی‌های لابشرط 



، سال بيست‌وسوم، شماره دوم، پياپي 90، زمستان 1404  28

در کنار ویژگی وجود در متن عالم خارج، هم چرایی تشخص حقایق خارجی و هم چگونگی صدق گزاره های 
خارجیه قابل تبیین می شود.

اما با تأمل در محل نزاع، آشکار شد که قول به »اصالت وجود«، درصورتیکه همراه با پذیرش وجود بالتبع 
برای کلی طبیعی باشد، تفاوت چندانی با قول به اصالت ماهیت ندارد. ازاین‌رو تلاش شد تا تصویری از محل 

نزاع ارائه گردد که بتواند هر دو خوانش و لوازم آنها را دربر گیرد.
در نهایت، به این تقریر از محل نزاع رسیدیم: حقایق عالم خارج از چه سنخی‌اند؟ آیا سنخ آنها صرفاًً از سنخ 
وجود است، به گونه ایکه تحقق در خارج، نه تنها عین ذات حقیقت خارجی، بلکه تمام ذات آن باشد، و درنتیجه، 
هیچ گاه حقیقت خارجی نتواند عیناًً در ذهن نیز حاضر شود؟ یا آنکه ذات حقایق خارجی صرفاًً از سنخ وجود نیست، 
بلکه یا از سنخ اموری است که به رغم موجود بودن، نسبت به وجود لابشرط اند، یا ـ حتی اگر از سنخ وجود باشند 
و وجودْْ عین ذات آنها باشد ـ این ویژگی، تنها ویژگی و تمام ذات آنها نیست، بلکه در ضمن آن و به تبع آن، 

ویژگی های دیگری ـ ازجمله ماهیت موجوده ـ نیز تحقق دارند؟
بر اساس هر دو فرض در بخش دوم، چون حقیقت خارجی صرفاًً از سنخ وجود نیست، هر ویژگی می تواند 
لباس وجود خارجی را از تن درآورد و عیناًً در ذهن نیز حاضر شود. ازاین رو صدق گزاره های ذهنی دربارة واقعیت 

خارجی نیز قابل تأمین خواهد بود.



29چهار تقرير تکاملي از محل نزاع در مسئلة »اصالت وجود« با الهام از آراء علامه مصباح يزدي / مهدی احمد خان بيگی و... 

منابع
قرآن يرکم.

ابن‌سينا، حسين بن عبدالله )1435ق(. الإشارات و التنبيهات. شرح خواجه نصيرالدين طوسي و شرح الشرح قطب‌الدين رازي. قم: البلاغه
جوادي آملي، عبدالله )1386(. رحيق مختوم. قم: اسراء.

جوادي آملي، عبدالله )1389(. تفسري موضوعي قرآن يرکم. قم: اسراء.
حائري يزدي، مهدي )1384(. جستارهاي فلسفي )مجموعه مقالات(. تهران: مؤسسة پژوهشي حکمت و فلسفة ايران.

سبزواري، ملاهادي )1369(. رشح المنظوهم. تهران: ناب.
طباطبائي، سيدمحمدحسين )1364(. اصول فلسفه و روش رئايلسم. تهران: صدرا.

طباطبائي، سيدمحمدحسين )1386(. نهاةي الحکمۀ. تصحيح و تعليق غلامرضا فياضي. قم: مؤسسة آموزشي و پژوهشي امام 
خميني؟رح؟.

طباطبائي، سيدمحمدحسين )1387(. اصول فلسفه و روش رئايلسم. قم: بوستان کتاب. 
طباطبائي، سيدمحمدحسين )1416ق(. نهاةي الحکمۀ. قم: مؤسسة النشر الاسلامي. 
طباطبائي، سيدمحمدحسين )1433ق(. بداةي الحکمۀ. قم: مؤسسة النشر الاسلامي. 

عبوديت، عبدالرسول )1388(. درآمدي بر نظام حکمت صدرايي. قم و تهران: مؤسسة آموزشي و پژوهشي امام خميني )و سمت
فياضي، غلامرضا )1388(. هستي و چيستي. قم: پژوهشگاه حوزه و دانشگاه.

مصباح يزدي، محمدتقي )1375(. دروس فلسفه. قم: پژوهشگاه علوم انساني و مطالعات فرهنگي.
مصباح يزدي، محمدتقي )1392(. آموزش فلسفه. تهران: شرکت چاپ و نشر بين‌الملل.

مصباح يزدي، محمدتقي )1395(. رشح جلد دوم الاسفار الاربعه جزء اول درس هاي استاد محمدتقي مصباح يزدي. قم: مؤسسة 
آموزشي و پژوهشي امام خميني؟رح؟.

مصباح يزدي، محمدتقي )393(. تعلهقي بر نهاةي الحکمۀ. قم: مؤسسة آموزشي و پژوهشي امام خميني؟رح؟.
مصباح، مجتبي )1402(. رماتب اعتبار و صدق معفرت هاي اعتباري. آيين حکمت، 57، 55ـ 75.

مطهري، مرتضي )1384(. مجموعه آثار. تهران: صدرا.
معلمي، حسن )1393(. حکمت صدرايي: شرح و تعليقه بر الشواهد الربوبيه. قم: حکمت اسلامي.

ميرداماد، محمدباقر بن محمد )1381(. مصنفات. تهران: انجمن آثار و مفاخر فرهنگي.


