
Ma‘rifat-i Falsafi  

https://creativecommos.org/licenses/by-nc/4.0

Abstract
"Foundationalism" is an epistemological perspective that views the 
relationship between beliefs as unidirectional and hierarchical, with some 
beliefs serving as the foundation for the rest. In one reading of this view, 
known as "empirical foundationalism", basic beliefs in the empirical 
sciences are considered to be those based on experience and observational 
propositions. This approach has also been applied to religious knowledge, 
suggesting that religious knowledge depends on religious experiences.
In contrast, Muslim philosophers, while being foundationalists and 
understanding the relationship between beliefs as unidirectional and 
hierarchical, mostly regard the fundamental foundations of human 
knowledge -whether in secular (empirical and non-empirical) or religious 
knowledge -not as sensory or religious experience in the so-called 
Western sense, but as self-evident propositions. From this perspective, 
Western empirical foundationalism, which considers sensory or religious 
experience as the foundation of knowledge, is not acceptable. However, 
their critique is not leveled against the principle of foundationalism nor 
against the hierarchical relationship between beliefs, but rather against the 
nature of the foundational beliefs in empirical foundationalism. 
Recently, under the title "critique of empirical foundationalism," one 
Muslim and committed researcher has questioned the principle of 
foundationalism and the unidirectional and hierarchical relationship of 
beliefs. Emphasizing Quine's holistic view, which entails skepticism, 
this researcher has proposed a theory called "holistic textualism" within 
the structure of religious epistemologies. With an analytical-descriptive 
approach, this article defends the epistemological foundations of Islamic 
thought and the value of human and religious knowledge, answering the 
critiques of empirical foundationalism.

Keywords:foundationalism, coherence theory, empirical foundationalism, 
religious epistemic network, Quine.

Ahmad Saeidi         / An associate professor, dept. of mysticism, Imam Khomeini Institute of Education 
and Research.                                                                                                                              � saeidi@iki.ac.ir

Examination and Critique of the Objections Raised Against Empirical 
Foundationalism in ' The Network of Religious Knowledge'

2026, Vol. 23, No. 2, 31-54

Received: 2025/05/14 - Accepted: 2025/10/25

20.1001.1.17354545.1404.23.2.2.9

10.22034/marefatfalsafi.2025.5002097



https://creativecommos.org/licenses/by-nc/4.0

نوع مقاله: پژوهشي

سال بيست‌وسوم، شماره دوم، پياپي 90، زمستان 1404، ص 31ـ54 

20.1001.1.17354545.1404.23.2.2.9

10.22034/marefatfalsafi.2025.5002097

چکيده
»مبناگروی« دیدگاهی در معرفت شناسی است که رابطة میان باورها را یکسویه و سلسله مراتبی 
می‌داند و برخی باورها را زیربنای باورهای دیگر می‌شمارد. در خوانشی از این دیدگاه، به‌نامِِ »مبناگروی 
تجربی«، باورهای پایه در علوم تجربی، تصدیقات مبتنی بر تجربه و گزاره های مشاهدتی در نظر 
گرفته می شوند. این رویکرد در معارف دینی نیز مطرح شده است و بر اساس آن، دانش های دینی 

مبتنی بر تجارب دینی انگاشته شده اند.
درمقابل، فلاسفة مسلمان بااینکه مبناگرا هستند و رابطة باورها را یکسویه و طولی می دانند، غالباًً 
پایه های اصلی دانش بشر را چه در معارف بشری غیردینی )اعم از تجربی و غیرتجربی( و چه در 
معارف بشری دینی، گزاره های بدیهی می دانند، نه تجربة حسی و نه تجربة دینی به معناي مصطلح 
در سنت غربی. از این منظر، مبناگروی تجربیِِ غربی ـ که تجربة حسی یا دینی را پایة معرفت 
می داند ـ قابل قبول نیست. بااین حال، نقد ایشان نه به اصل مبناگروی یا رابطة طولی باورها، بلکه 

معطوف به ماهیت باورهای پایه و بنیادین در مبناگروی تجربی است.
اخیرا یکی از محققان مسلمان و متعهد، تحت عنوان انتقاد از مبناگروی تجربی، اصل مبناگروی 
و رابطة یکسویه و ساختار سلسله مراتبیِِ باورها را زیرسؤال برده و با تأکید بر دیدگاه کل گرایانة 
کواین، که مستلزم شکاکیت است، نظریه ای با عنوان »کل گروی نصی« را در ساختار معرفت های 
دینی مطرح کرده است. این مقاله، با روش تحلیلی‌ ـ  توصیفی، برای دفاع از مبانی معرفتی اندیشة 
اسلامی و اعتبار دانش‌های بشری و دینی، نقدهای واردشده بر مبناگروی تجربی را پاسخ داده است. 

کليدواژه ها: مبناگروی، انسجام گروی، مبناگروی تجربی، شبکة معرفت دینی، کواین.

دريافت: 1403/02/24 - پذيرش: 1404/08/03

saeidi@iki.ac.ir �.احمد سعيدی                               /  دانشيار گروه عرفان مؤسسه آموزشی و پژوهشی امام خمينی؟رح؟

بررسی و نقد اشکالات واردشده بر مبناگروی تجربی
 در مقالة »شبکة معرفت دينی«

بررسی و نقد اشکالات واردشده بر مبناگروی تجربی در مقالة »شبکة معرفت دينی«



33ر مقالة »شبکة معرفت دينیدی بروی تجر مبناگربه دات واردشلاشکا و نقد ررسیب/ ید سعيدمحا

مقدمه

مبناگروی یکی از دیدگاه های مطرح در معرفت شناسی است که بر اساس آن، برخی باورها پایه محسوب شده 
و سایر باورها بر اساس آنها بنا می شوند. در این دیدگاه، رابطة میان باورها یکسویه و طولی است. در مقابل، 
انسجام گروی دیدگاهی در معرفت شناسی است که ریشه در شکاکیت و ایدئالیسم قرن بیستم دارد )ازجمله ر.ک. 
حسین زاده، ۱۳۸۲، ص۱۱۹(. این دیدگاه، با انکار باورهای پایه، رابطة میان باورها را دوسویه و عرضی توصیف 
میکند. هم مبناگروی و هم انسجام گروی خوانش های متعددی دارند. یکی از این خوانش ها، که به »مبناگروی 

تجربی« شهرت دارد، باورهای پایه را در قالب تصدیقات تجربی یا گزاره های مشاهدتی تعریف میکند.
بر اساس مبناگروی تجربی، دانش تجربی بر تجارب و گزاره های مشاهدتی استوار است، و تجارب و گزاره های 
مشاهدتی خود مستند به مشاهدات هستند. با توجه به رابطة یکسویة باورها در این دیدگاه، خود مشاهدات مستقل 
از گزاره های مشاهدتی و دانش‌هایِِ مبتنی بر گزاره های مشاهدتی‌اند و به آنها وابسته نیستند. مبناگروی تجربی نه‌تنها 

در دانش های تجربیِِ مبتنی بر تجارب حسی، بلکه در علوم دینیِِ مستند به تجارب دینی نیز قابل  طرح است.
همه یا بسیاری از فلاسفة مسلمان، به نوعی مبناگرا بوده و هستند )ازجمله ر.ک. حسین‌زاده، ۱۳۸۲، ص۱۸۱؛ 
بنابراین مبناگروی  را گزاره های بدیهی می دانند.  پایه های اصلی دانش بشر  ایشان  قربانی، ۱۳۹۵، ص۱۳۶(. 
تجربی، چه در حوزة تجارب حسی و چه در چارچوب تجارب دینی، به شکلی که در غرب مطرح شده، از منظر 
فلاسفة مسلمان با اشکالاتی روبه رو بوده و مورد پذیرش قرار نگرفته است. اما ایرادهای مبناگروی تجربی از 
منظر ایشان، ارتباطی به مبناگروی و رابطة یکسویة باورها با یکدیگر و با تجارب حسی و دینی ندارند، بلکه 
معطوف به ماهیت باورهای پایه ای هستند که برخی تجربه گرایان )آمپریست ها( و حس گرایان در تجارب حسی، 

و بعضی متکلمان مسیحی در تجارب دینی ادعا میکنند.
از دیدگاه بسیاری از اندیشمندان مسلمان، تجارب حسی و دینی )به معنای ادعاشده در برخی مکاتب غربی( 
نمی توانند پایة اولیه برای اندیشه های بشری و دینی باشند و باید بدیهیات اولیه و وجدانیات را نخستین مبنای 

تفکرات بشری دانست، خواه در معارف بشری غیردینی و خواه در معرفت های بشری دینی.
اخیرا یکی از محققان مسلمان، متعهد و برجستة حوزه های علمیه، به نام حجت‌الاسلام والمسلمين دکتر عليرضا 
قائمينيا، اصل مبناگروی را مورد تشکیک قرار داده است. ایشان در برخی آثار خود، از جمله در مقالة »شبکة معرفت 
دینی« )قائمينيا، 1382(، با ردّّ مبناگروی تجربی و یکی دیگر از خوانش های مبناگروی، که »مبناگروی نصی« نام دارد، 
بطلان مبناگروی را در علوم بشری و دینی نتیجه گرفته است. ایشان همچنین، دیدگاه کواین موسوم به »کل گروی« 

را در ساختمان علوم بشری تقویت و نظریة »کل گروی نصی« را در ساختار معرفت های دینی مطرح نموده است.



، سال بيست‌وسوم، شماره دوم، پياپي 90، زمستان 1404  34

»کل گروی«‌ از خوانش های انسجام گروی است که طبق تصریح خود کواین، مستلزم یا ملازم شکاکیت در 
همة علوم بشری است )Quine, 1953, p20-46(. استاد عباس عارفی در مورد دیدگاه کواین می نویسد:

را  این اختلاف نظر  با دیگر تجربه گرایان  از تجربه گرایان به شمار می آید  نیز  کواین... که خود 
دارد که »مبناگروی« مطلقاًً مردود است؛ زیرا گزینش قضایایی به عنوان »قضایای پایه« و سپس 
ایجاد ساختاری بر آن، ترجیح بلامرجح است، به این دلیل که گزینش مبنا و پایه برای معرفت، 
مبتنی بر وثاقت و اعتبار است، نه صرفاًً بر اساس تقدم زمانی، حال آنکه ما در میان قضایای 
خود فاقد چنین قضایایی هستیم. ... کواین در مقاله‌ای تحت عنوان »دو اصل جزمی تجربه‌گرایی«... 
حتی تقسیم قضایا به تحلیلی و ترکیبی را هم مورد مناقشه و تردید قرار داد. وی گفت: قضایای 
تحلیلی، مانند قضیه »مجرد، مرد بی‌زن است« که شما آن را قضیه تحلیلی می‌دانید و از احکام 
از  این دستگاه،  به قضایای دیگر  یقینی، قطعی و جزمی‌اش محسوب می‌دارید، فقط نسبت 
از  تا آن حد که  نه  از قضایای دیگر مستحکم ترند، ولی  و  برخوردارند  بیشتری  ارج  و  اولویت 

.)Moser, 1987, p43-67 ابطال مصون بمانند )عارفی، 1381؛

طبعاًً نتیجة »کل گروی نصی« نیز نوعی شکاکیت در حیطه یا محدودة معرفت ها و علوم دینی است. شاهد این 
ادعا سخنان استاد قائمی نیا در مصاحبه با خبرگزاری »مهر« است:

... »صدق« ميتواند تشكيكبردار شود. بنابراين از همان منطق دو ارزشي دراينجا نم‌يتوانيد پيروي 
كنيد. در ميان منطق هاي جديد، منطق فازي به اين نكته توجه كرده است، چون اين منطق به‌گونه‌اي 
طراحي شده است كه راست تر بودن و همچنين راست‌تر از راست بودن لحاظ شده است. ... 
راست ترين نميتوانيد شما داشته باشيد، چون معرفت كامل نميتوانيد داشته باشيد. معرفت كامل 
به اين معنا كه شما معرفتتان كاملًاً منطبق بر جهان واقع باشد. ... ما چون با تئور‌يها ومدل‌ها سروكار 
داريم و اين تئوري و مدل ها نيز متناظر با جهان ممكن هستند، واقع دين را به صورت دقيق نشان 
نم‌يدهند. ... لذا هر معرفتي ناقص است و اين اصلي است كه بايد پذيرفت )قائمينيا، 1382، در 

گفت‌وگو با خبرگزاري مهر2(.
معرفــت دينــي ذاتــاًً متحــول اســت و برعكــس قبــض و بســط كــه تغييــر و تحولــش ذاتــي 
نيســت و از جــاي ديگــري اســت، در ايــن نظريــه، تغييــر و تحــول از خــود معرفت ديني اســت 

)قائمينيا، 1382، در گفت‌وگو با خبرگزاري مهر2(.

بنابراین برای دفاع از اعتبار علوم بشری و دینی، ضروری است که انسجام گروی، کل گروی، کل‌گروی نصی، و هر دیدگاه 
دیگری که منجر به نفی علم یقینی بشری و دینی می شود، نقادی و ردّّ شوند. ما در ضمن چند نوشتار، »کل گروی« و 
»کل گروی نصی« را از زوایای مختلف بررسی و ابطال کرده و مبناگروی را تقویت کرده‌ایم. در این مقاله، به بررسی چهار 
انتقاد جناب استاد قائمی‌نیا بر مبناگروی تجربی، که تحت عنوان چهار نکته در مقالة‌ »شبکة معرفت دینی«‌ به آنها اشاره 
شده است، پرداخته‌ایم. همچنین برخی مؤیداتی را که ایشان از دانشمندان در نقد مبناگروی تجربی آورده است، نقادی 

کرده‌ایم. روش پژوهش در این نوشتار، تحلیلی ـ توصیفی است.



35ر مقالة »شبکة معرفت دينیدی بروی تجر مبناگربه دات واردشلاشکا و نقد ررسیب/ ید سعيدمحا

۱. مبناگروی تجربی از منظر بسیاری از اندیشمندان مسلمان

پیش از آنکه به نقل سخنان استاد قائمی‌نیا و نقادی آنها بپردازیم، لازم است دیدگاه سایر اندیشمندان مسلمان در مورد 

مبناگروی تجربی را نیز مطرح کنیم تا این تصور پیش نیاید که قصد دفاع از تجربه گرایی در علوم بشری و دینی را 

داریم. در مبناگروی اندیشمندان مسلمان شش یا به یک اعتبار، هفت پایه برای اندیشه های یقینی بشر ذکر شده‌اند که 

اصطلاحاًً »مبادی اولیة برهان« نامیده می شوند. این پایه ها عبارت‌اند از: اولیات، وجدانیات )مشاهدات با حواس باطنی 

و علوم حضوری(، محسوسات )مشاهدات با حواس ظاهری(، مجرّّبات )تجربیات(، متواترات، حدسیات، و فطریات. برخی 

فلاسفه، ازجمله مرحوم علامه مصباح یزدی، تنها دو دستة »اولیات« و »وجدانیات« را که مستقیماًً از علوم حضوری و 

درونی انسان حاصل می شوند، به عنوان مبادی اولیة برهان می پذیرند و پنج قسم دیگر را نیازمند ارجاع به این دو دسته 

می‌دانند. بر این اساس، به باور این اندیشمندان، بنیاد همة باورهای بشری، بدیهیات اولیه و وجدانیات‌اند و ریشه و اصل 

و خاستگاهِِ این دو دسته نیز مشاهدات درونی یا علوم حضوری و شهودی، نظیر آنچه با کمک حواس باطنیِِ نفس، قلب، 

روح، و فؤاد حاصل می شوند، است. بعد از علوم حضوری )که از سنخ باور نیستند( و باورهای موسوم به اولیات و وجدانیات، 

سایر علوم حصولی، از طریق اشکال بدیهی منطق، بر بدیهیات اولیه و وجدانیات تکیه زده و در نهایت و از طریق آنها 

به علوم حضوری استناد پیدا میکنند. طبعاًً ارجاع هر گزاره‌ای به بدیهیات و علوم حضوری اگر از طریق استدلال یقینی 

)به‌اصطلاح برهان( صورت گیرد، آن گزاره را به سطح یقین می‌رساند و آن را جزئی از علم به معنای خاص آن قرار 

می‌دهد. چنین علمی می تواند از »مبادی ثانویة برهان« شناخته شود. از این منظر، هیچ تفاوتی میان باورهای بشری 

غیردینی و باورهای بشری دینی وجود ندارد. هر باوری باید مستقیم یا غیرمستقیم به بدیهیات و علوم حضوری بازگردد. 

رابطة میان علوم حضوری، باورهای بدیهی، و باورهای نظریِِ مستدل نیز همواره یکسویه است.

بنابراین از منظر بسیاری از اندیشمندان مسلمان، مبناگرویِِ مبتنی بر تجارب حسی با مشکلاتی موجه است، 

اما صرفاًً از این  نظر که تجارب حسی را که لرزان ترین پایه های شناخت بشری هستند )مصباح یزدی، ۱۳۹۱، 

ج۱، ص۲۰۵؛ ۱۳۹۸، ص۴۸(، پایه و مبنا و بنیاد همة دانش های بشری یا دستکم دانش های بشریِِ تجربی 

)sciences( قرار داده است. همین طور، مبناگرویِِ مبتنی بر تجارب دینی نیز، که برخی متکلمان مسیحی برای 

توجیه و دفاع از آموزه های خرافی ادیان تحریف شده و گریز از اشکالات عقلی و عقلاییِِ اندیشه های خود مطرح 

کرده اند، دارای مشکلات جدی است، اما صرفاًً از این  نظر که تجربة دینی را به یک معنای خاص و غیرقابل 

دفاع، به مثابة پایه و مبنای باورهای دینی معرفی کرده است.



، سال بيست‌وسوم، شماره دوم، پياپي 90، زمستان 1404  36

۲. مبناگروی تجربی از منظر استاد قائمی نیا

استاد قائمی نیا، برخلاف بسیاری از اندیشمندان مسلمان، مبناگروی تجربی در باورهای بشری و دینی را به این 
دلیل ردّّ میکند که مبناگروی است، نه به این دلیل که تجربه پایه و مبنای مناسبی برای علوم بشری و دینی 
نیست. به عبارت دیگر، ایشان قصد ندارد با حفظ چارچوب مبناگروی، صرفاًً پایه ها را از »تجربه های حسی و 
دینی« به »بدیهیات و علوم حضوری« تغییر دهد؛ چراکه از نظر ایشان، نه »علم حضوری خالص« دست یافتنی 
است و نه »بدیهیات مورد ادعای اندیشمندان مسلمان«، مصون از خطا و تردیدند. ایشان گاه در سخنرانی ها از 
»یقین«، »دسترسی به واقع«، و »رئالیسم پیچیده« سخن می گوید و به دلیل همین سخنان می توان پذیرفت 
که عقیدة شخصی و درونی ایشان همانند جریان غالب در میان اندیشمندان مسلمان است، اما برخی سخنان 
لَىَ‏ مََا قََالَ‏َ وََ الَا تََنْْظُُرْهُُْ  ایشان حاکی از امور دیگری هستند و انتقاد ما نسبت به این سخنان است: »... وََ انْظُُْرْْ إِِ
لَىَ مََنْْ قََالََ« )تميمى آمدى، ۱۳۶۶، ص۵۸؛ نیز ر.ک. ص۴۳۸(. آنچه در برخی آثار کتبی و شفاهی ایشان دیده  إِِ
می شود، به نظر »شکاکیت«، »ایدئالیسم«،‌ »نسبیت گرایی«، و »پلورالیسم« می رسد. عبارت زیر را که استاد 

قائمی نیا از زبان برخی فلاسفة علم در غرب منتشر و بدون نقد رها کرده است، ملاحظه کنید:
مــا هیــچ گاه بــه داده های خالــص دســترسی نداریــم. ... در هــر مشــاهده‌ای، مشــاهده گر تفسیر 
می کنــد، نــه اینکــه اول می‌بینــد و بعــد تفسیــر می کنــد. ... مفاهیــم و مقــولاتی کــه بــرای فهــم 
ــا و  ــه از تئوری ه ــوند، بلک ــل نمی ش ــا تحمی ــن م ــر ذه ــان ب ــم، از جه ــش می کشی ــان پی جه
زبــان مــا نــاشی می شــوند. ... نه تنهــا تئوری هــا در مشــاهده تأثیــر می گذارنــد، بلکــه بــه یــک 

معنا در متن مشاهده حضور دارند و آن را می سازند )قائمی‌نیا، ۱۳۸۲، ص۲۸(.

گذشته از اینکه این ادعاهای شکاکانه، ایدئالیستی، نسبیت گرایانه و پلورالیستی در مقالة »شبکة معرفت دینی« 
در سال ۱۳۸۲ از زبان برخی فلاسفة غربی بیان شده و نقادی و رد نشده اند، جناب استاد، تکتک آنها را با 

ادبیاتی مشابه، در مقالة »معماری علم دینی« در سال ۱۳۹۶ تحسین میکند:
تکثر در علم اجتناب ناپذیر است. ... آن گونه که رئالیست های خام می گفتند، علم آینة تمام نمای 
واقع نیست، بلکه علم آمیزه ای از کاشفیت و خلاقیت است. ... دانشمند تلاش می کند تا عالمی 
نزدیک به عالم واقع بسازد. عالم او هرگز انطباق کامل با عالم واقع نخواهد داشت. ... اسلامی‌بودن 
یک علم هرگز به معنای انطباق کامل آن با دین یا واقع نیست؛ چراکه علم، هرچه باشد، تا حدی 

حاصل خلاقیت عالم... است )قائمی نیا، ۱۳۹۶، ص۹(.
علم دینی به معنای علم کامل نیست. اصلًاً علم کامل امکان پذیر نیست. علم اولًاً، هرچه باشد، 
محصول روش های بشری است و همواره میان روش و واقعیت فاصله وجود دارد؛ ثانیاًً چنان که 
بسیاری از فلاسفة علم نشان داده اند، ما در هیچ زمینه ای از علوم تئوری نهایی نداریم. »تئوری 
نهایی« دستاورد معرفت شناسی جزم‌گرا بود که برای بشر توانایی دست  یافتن به حقیقت را به‌طور 



37ر مقالة »شبکة معرفت دينیدی بروی تجر مبناگربه دات واردشلاشکا و نقد ررسیب/ ید سعيدمحا

کامل قائل بود )قائمی نیا، ۱۳۹۶، ص۳۵-۳۴(.
»در هیچ علمی، اجزا و مؤلفه ها کاملًاً با عالم واقع تناظر ندارند، ... ]چراکه[ گفتیم، علم آمیزه ای از 

خلاقیت و کاشفیت است« )قائمی نیا، ۱۳۹۶، ص۳۵(.
»هر تلفیقِِ ]مفهومی[ پاره ای از حقیقت را نشان می دهد. سرشت علم بشری ازاین جهت، ناقص‌ 

بودن و ناتمام  بودن است« )قائمی نیا، ۱۳۹۶، ص۳۷(.

خلاصه اینکه مشکل اصلی جناب استاد با »مبناگروی تجربی«، »مبناگروی« است نه »تجربه گرایی«. مشکل 
ایشان پایه قرار گرفتن »تجربه های حسی و دینی« و خطاپذیر بودن و یقینی نبودن »تجربه های حسی و دینی« 
نیست. مشکل ایشان مبنای یقینی داشتن علوم بشری و دینی است. مشکل ایشان علم یقینیِِ مطابق با واقع یا 

دسترسی یقینیِِ بشر عادی به واقعیت و نفس الامر است:
... راست ترين نميتوانيد شما داشته باشيد، چون معرفت كامل نميتوانيد داشته باشيد. معرفت 
كامل به اين معنا كه شما معرفت تان كاملًاً منطبق بر جهان واقع باشد. تفاوت ميان معرفت ديني 
ما و معرفت ديني معصوم در اين است كه آنها به واقع دين متصل هستند و از دور و به كمك 
تئوريها و مدل ها به دين نميرسند واقع دين را ميبينند، اما ما چون با تئوريها و مدل ها سروكار 
داريم و اين تئوري و مدل ها نيز متناظر با جهان ممكن هستند، واقع دين را به صورت دقيق نشان 

نميدهند. ... لذا هر معرفتي ناقص است )قائمينيا، 1382، در گفت وگو با خبرگزاري مهر2(.

به همین دلیل ایشان برای ردّّ »مبناگرایی تجربی«، بر نقادی و ردّّ رابطة یکسویه میان تجربه های حسی و 
دینی با سایر باورها متمرکز می شود:

بنا بر مبناگرایی تجربی، جهت معرفت همواره از پایین ـ تجربة دینی ـ به طرف بالاست؛ همواره از 
تجربة دینی شروع می‌کنیم. ... این سیر یک طرفه است. ... یکی از نکات آسیب پذیر مبناگرایی همین 
نکته است که جهت فوق را یک‌طرفه می‌داند و به تقدم تجربة دینی بر باور دینی قائل است )قائمی‌نیا، 

۱۳۸۲، ص۲۷(.

شاهد دیگر بر اینکه مشکل جناب استاد با »مبناگروی« است، نه با تجربی بودن پایه‌ها، این است که ایشان دیدگاه کواین 
را که یک تجربه گرای مخالف مبناگروی‌ است و از »مبناگروی تجربی« به »کل‌گروی تجربی« می‌رسد، تحسین میک‌ند

اینکه برجی باشد که بر روی  با مبناگرایی تفاوت دارد. ساختمان معرفت به جای  »نظر کواین 
... کواین  پایه هایش استوار شده است و یا مخروطی شکل باشد، مانند یک شبکه است. 

تجربه گراست« )قائمی نیا، ۱۳۸۲، ص۳۱(؛ 
»به تصریح کواین، تنها کانال اطلاعاتی به جهان، تأثیر عوامل بیرونی بر سطح حواس ما است. ... 
تصویری که کواین از ساختار معرفت پیش می کشد، بسیار بدیع است« )قائمی‌نیا، ۱۳۸۲، ص۳۲(

البته جناب استاد معتقد است که در فضای معرفت دینی، که نصوص دینی مطرح اند، باید »تجربه گرایی« کواین 
را نادیده بگیریم و نصوص را جایگزین تجارب حسی کنیم:



، سال بيست‌وسوم، شماره دوم، پياپي 90، زمستان 1404  38

اگــر تجربه گــرایی کوایــن در بــاب ســاختمان معــارف بشــری را نادیــده بگیریــم، ایــن تصویر 
نــکات بسیــار آموزنــده و جالــبی دارد و می توانــد توانمندتریــن مــدل در باب ســاختمان معرفت 

دینی را عرضه کند )قائمی نیا، ۱۳۸۲، ص۳۲(.

یعنی ایشان در مورد مبناگروی تجربیِِ متکلمان مسیحی، هم با اصل مبناگروی و رابطة ی‌کسویة باورها با تجربه 
مشکل دارد و هم با مبنا قرار دادن تجارب دینی به جای نصوص دینی.

۳. نقدهای استاد قائمی نیا بر مبناگروی تجربی

بر  تئوری  اثبات »تقدم  را معادل  مبناگروی تجربی  بر  نقدها و اشکالات فلاسفة علم  ادعاها،  قائمی‌نیا  استاد 
مشاهده« می داند و تلاش میکند با بیان چهار نکتة زیر این تقدم را اثبات کند:

۱. پالایش و تصفیة مشاهدات قبلی: گاهی تئوری های جدید فهم ما از مشاهدات قبلی را پالایش 
و تصفیه می کنند. لذا به سهولت نمی توان گفت که تئوری ها از مشاهدة قبلی به دست می آیند، 

بلکه مشاهده های قبلی در پرتو تئوری های بعدی معنا و مفهوم جدیدی می یابند.
۲. اشتمال بر مفاهیم تفسیر]یِِ[ غیرقابل استخراج از مشاهده: تئوری ها معمولًاً مفاهیمی دربر 
دارند که از مشاهده به دست نمی‌آیند. این مفاهیم معمولًاً به قوة خلاقیت دانشمند مربوط می شوند 

که آنها را برای فهم و تفسیر مشاهده پیش می کشد.
۳. هدایت مشاهدات: تئوری ها از جهت دیگری هم بر مشاهده تقدم دارند؛ تئوری ها مشاهدات ما 
را هدایت می کنند و به آنها جهت می‌دهند، بدین معنا که مشخص می سازند، ما چه مشاهداتی را 

باید انجام دهیم و نیز تعیین می کنند که ما مشاهدات خود را تحت چه شرایطی باید انجام دهیم.
ــا  ــز در فرضیه ه ــره نی ــکی و غی ــنی، متافیزی ــای دی ــا: پیش فرض ه ــر پیش فرض ه ۴. تأثی
ــه  ــاهدات ب ــا از آن مش ــن پیش فرض ه ــد. ای ــر می گذارن ــمندان تأثی ــای دانش و تئوری ه

دست نمی آیند )قائمی نیا، ۱۳۸۲، ص۲۸-۲۷(.

استاد قائمی نیا تأکید میکند که »این نکات، ارتباط یکسویة تئوری با تجربه را نفی میکنند و به یک معنا تقدم 
تئوری بر مشاهده را نشان می دهند« )قائمی نیا، ۱۳۸۲، ص۲۸(. ایشان برای تأیید نکات فوق و تقویت دیدگاه 

خود، مؤیداتی نیز از سخنان دانشمندان بزرگی همچون انيشتين و هایزنبرگ می آورد. ایشان می نویسد:
آینشتاین... به تقدم تئوری بر مشاهده قائل بود. هایزنبرگ این سخن را از او نقل کرده است که »همواره 
تئوری است که تعیین می کند چه چیزی باید مورد مشاهده قرار گیرد.« این سخن نظیر دیدگاه فایرابند 
است که... مشاهدات هم در درون تئوری تعیین می شوند. ... تئوری حق دارد که بر مشاهدات پیشی 
بجوید و از اشیای غیرقابل مشاهده مانند اشیای قابل مشاهده سخن بگوید )قائمی‌نیا، ۱۳۸۲، ص۲۸(



39ر مقالة »شبکة معرفت دينیدی بروی تجر مبناگربه دات واردشلاشکا و نقد ررسیب/ ید سعيدمحا

۴. بررسی

خلاصة ادعاهای مبهم و غیردقیق استاد این است که »عده‌ای تجربه را مبنای علم تجربی می‌دانستند« و متکلمان در 
الهیات لیبرال از این رابطه الگو گرفتند و مدعی شدند که »تجربة دینی مبنای علم دینی است«، بااین‌حال، فلاسفة علم 
متأخر نشان داده‌اند که »تجربة حسی مبنای علوم تجربی نیست« و رابطة میان تجربه و مشاهده با تئوری های علمی 
یکسویه نیست. در این میان، یکی از فلاسفه، به نام کواین، یک نوع رابطة شبکه‌ای میان تئوری‌ها علمی با مشاهدات و 
تجارب حسی مطرح کرده است. به عقیدة او، دانشمندان اولًاً نظریه ها یا تئوری های خود را به صورت مجموعی و شبکه‌ای 
به مشاهدات ارتباط داده و داوری میکنند و ثانیاًً مشاهدات بر نظریه‌ها تقدم ندارند و رابطة میان مشاهدات و نظریه ها 

پیچیده تر از آن است که مبناگرایان می‌پندارند.
استاد قائمی‌نیا نه شکاک است، نه کاملًاً انسجام گراست و نه کاملًاً تجربه گرا، بااین حال سخنان کواین را که یک 
شکاکِِ انسجام گرایِِ تجربه گراست، بدیع و دقیق می شمارد. ایشان معتقد است می‌توان از سخنان کواین استفاده کرد و 
نوعی کل گروی مبتنی بر نصوص دینی، و همچنین رابطه‌ای شبکه‌ای و مجموعی در معرفت های دینی، مطرح کرد. استاد 
قائمی‌نیا در مقالة‌ »شبکة معرفت دینی« درعین حال ک‌ه کل‌گرویِِ تجربیِِ کواین را در دانش بشری بدیع و تازه می‌شمارد 
و کل گروی نصی را نیز ـ به‌ظاهر ـ نظریة ابتکاری خود معرفی میکند، ادعا میکند که همة دانشمندان مسلمان همواره 
معرفت های دینی را به صورت شبکه‌ای و مجموعی به خدمت نصوص برده و داوری و ارزیابی کرده‌اند. گویی دانشمندان 
مسلمان همگی کل گرا بوده‌اند، ولی علم به علم نداشته‌اند و استاد با پدیدارشناسی علم متوجه کل‌گرا بودن آنان شده است

به  اعتقاد ما، در ادعاهای استاد در مقالة »شبکة معرفت دینی« تسامح ها و اشتباه های فراوانی وجود دارند 
که به ذکر چند مورد )که گاه با یکدیگر تداخل نیز دارند( بسنده میکنیم:

1ـ4. غفلت از خوانش های دیگر مبناگروی

استاد برای تثبیت »کل گروی نصی« در معرفت های دینی، برخی نظرات رقیب، ازجمله مبناگروی اندیشمندان 
مسلمان در دانش های بشری و دینی، را به‌طور کامل نادیده می‌گیرد و صرفاًً بر نقادی و ردّّ مبناگروی تجربی برخی 
متکلمان مسیحی و مبناگروی نصیِِ برخی دیگر از ایشان متمرکز می شود، گویی ردّّ این دو خوانش متکلمان 
مسیحی از مبناگروی، برای اثبات کل گروی نصی کافی است که ایشان به غیر از نقادی دو خوانش یادشده، 

مطلقاًً هیچ دلیل مستقیمی برای اثبات کل گروی نصی در مقالة »شبکة معرفت دینی«  ارائه نمی دهد..

2ـ4. غفلت از خوانش های پیچیده تر مبناگروی تجربی

گذشته از تعدد و تنوع خوانش های مبناگروی، خود مبناگروی تجربی نیز تفاسیر یا خوانش های گوناگونی دارد. 



، سال بيست‌وسوم، شماره دوم، پياپي 90، زمستان 1404  40

بر فرض که با چهار نکتة یادشده ثابت شود که »تئوری بر مشاهده مقدم است«، این امر رابطة یکسویة مشاهده 
و تئوری را در همة خوانش های مبناگروی تجربی مخدوش نمیکند، بلکه چنانکه خود فلاسفة علم نیز به این 
نکته توجه داشته اند، تنها یک نگرش سطحی از مبناگروی تجربی را ابطال میکند که علم تجربی را صرفاًً 

مبتنی بر استقرا و مشاهدة خام می پندارد.
آلن چالمرز در فصل سوم کتاب چیستی علم تحت عنوان »مسبوقیت مشاهدات بر نظریه ها« به تفصیل به 
نکات مورد نظر استاد پرداخته است، اما او این نکات را نه به عنوان نقد کلی مبناگروی تجربی، بلکه صرفاًً در ردّّ 
دیدگاه استقراگرایان سطحی مطرح کرده است. چالمرز مدعی است که استقراگرایان سطحی دو فرض مهم 
دارند: یکی اینکه علم تجربی با مشاهدة صرف آغاز می شود و دیگر اینکه مشاهده اعتبار زیادی دارد، درحالیکه 
اولًاً علم تجربی‌ آمیزه ای از مشاهده و عناصر غیرمشاهدتی است و ثانیاًً مشاهده خطاپذیر است. وی می نویسد

از دیدگاه استقراگرایان سطحی، دو فرض مهم دربارة مشاهده وجود دارد: اول اینکه علم با مشاهده 
آغاز می شود، دیگر اینکه مشاهده اساس وثیقی فراهم می کند که می توان از آن معرفت به دست 

آورد )چالمرز، ۱۳۷۸، ص۳۴(؛
 در این بخش، استدلال کرده‌ام که استقراگرایان به دو دلیل به خطا رفته‌اند: علم با گزاره های 
مشاهدتی آغاز نمی شود؛ زیرا تمام گزاره های مشاهدتی مسبوق به نوعی نظریه هستند. گزاره های 
مشاهدتی ازآن‌روکه خطاپذیرند، بنیاد استواری در اختیار نمی نهند که بتوان معرفت علمی را بر آنها 
بنا کرد. بااین همه نمی خواهم ادعا کنم که بر اساس این دلایل می توان نتیجه گرفت که تمام گزاره‌های 
مشاهدتی باید وانهاده شوند؛ زیرا خطاپذیرند. صرفاًً بر این احتجاج می‌ورزم که نقشی که استقراگرایان 

به گزاره های مشاهدتی در علم نسبت می‌دهند، ناصحیح است )چالمرز، ۱۳۷۸، ص۴۶(.

همان طورکه ملاحظه می شود، چالمرز با استناد به نکاتی که استاد قائمی نیا از فلاسفة علم نقل کرده است، قصد 
ِ������������������������������د�������������������������������� کسانی را به چالش میکشد  نقادی و ر��
که علم را صرفاًً مبتنی بر گزاره های مشاهدتی می‌دانند. چالمرز بین تجربه و مشاهده خلط نکرده است. او مدعی 
است که اولًاً تجربه بیش از مشاهده و گزاره های مشاهدتی است و ثانیاًً گزاره های مشاهدتی خطاپذیرند. سخنان 
چالمرز ـ چه درست باشند چه نادرست ـ ابطال مبناگروی تجربی و مبناگروی اندیشمندان مسلمان به شمار نمی‌روند

اســتقراگرایی به طــور قطــعی ابطــال نشــده اســت. مســبوق بــودن مشــاهده بــر نظریــه ... 
ــد،  ــض می کن ــود، نق ــاز می ش ــاهده آغ ــا مش ــم ب ــه عل ــتقراگرایان را ک ــای اس ــلماًً ادع مس
بااین حــال فقــط ســطحی ترین اســتقراگرایان بــا ایــن موضــع ]کــه علــم بــا مشــاهده آغــاز 
ــه  ــلی ب ــر تمای ــد و پیچیده ت ــتقراگرایان جدی ــک از اس ــتند[. هیچ ی ــق ...]هس ــود[ مواف می ش

برگرفتن این صورت سطحی از استقراگرایی ...]ندارند[ )چالمرز، ۱۳۷۸، ص۴۸(؛
 تمییز نهادن بین مقام کشف و دستیابی و مقام نقد و ارزیابی، استقراگرایان را از بخشی از انتقادات 



41ر مقالة »شبکة معرفت دينیدی بروی تجر مبناگربه دات واردشلاشکا و نقد ررسیب/ ید سعيدمحا

... می رهاند )چالمرز، ۱۳۷۸، ص۴۹(؛
 اگرچه... فلسفه هایِِ استقراگرایی علم را قویاًً مورد نقد قرار داده ام، براهینی که اقامه کرده ام، 
ابطال مطلقاًً قطعی آن فلسفه ها را موجب نمی شود. مسئلة‌ ]= مشکل[ استقراء را نمی توان به منزلة 
... راهی نشان داده ام که استقراگرایان از آن راه  ... من  ابطال قطعی ]استقراء[ محسوب کرد. 
می توانند از نقد مبتنی بر مسبوقیت مشاهده بر نظریه تاحدودی بگریزند و مطمئنم که آنها خود 

می توانند دفاع های هوشمندانة بیشتری طرح کنند )چالمرز، ۱۳۷۸، ص۵۰(.

3ـ4. غفلت از اینکه مبناگروی ناظر به رابطة میان باورهاست، نه رابطة میان باورها و مشاهدات

مبناگروی به معنای دقیق کلمه اصلًاً به رابطة بین باورها و خود مشاهده مربوط نمی شود، بلکه صرفاًً ناظر به 
رابطة بین دو دسته از باورهاست. تعریف خود استاد از مبناگروی گواه این مدعاست:

قدیمی ترین تصوری که از ساختمان معرفت دینی در کار است، مبناگروی است. ... بر طبق این 
دیدگاه،‌ در ساختمان معرفت دو دسته از باورها یا معارف درکارند: پایه و غیرپایه. باورها یا معارف 
پایه اساس و مبنای معارف را تشکیل می دهند. ... معرفت شناسان بحث های مفصلی دربارة این 

باورها و معارف پایه دارند )قائمی نیا، ۱۳۸۲، ص۲۰-۱۹(.

همان طورکه از بیان استاد برمی آید، »مبنا« در مبناگروی، باورهای پایه )بدیهی( هستند، نه خودِِ مشاهده های 
ظاهری یا باطنی. رابطة میان عملِِ مشاهده و گزاره های حاکی از آن، هرچه باشد، مبناگروی به معنای مصطلح 
و مورد پذیرش مبناگرایان نیست. آنچه در مبناگروی تجربی به عنوان مبادی برهان شمرده می شود، گزاره های 
مشاهدتی )محسوسات( و گزاره های تجربی )مجربات / تجربیات( هستند که خود از سنخ گزاره اند، نه عملِِ 
احساس کردن. ازاین‌رو انکار رابطة یکسویه میان تئوری ها و مشاهدات ـ بر فرض که این انکار منطقی و معقول 
و درست باشد ـ الزاماًً همۀ خوانش‌های مبناگروی تجربی را مخدوش نمی‌سازد؛ زیرا ممکن است کسی مبناگرای 
تجربی باشد، اما گزاره های تجربی را برخاسته یا برآمده از مشاهدة مستقیم واقعیات درونی یا بیرونی نداند و 
رویکردی ایدئالیستی به گزاره های پایه در علوم طبیعی و تجربی داشته باشد. خلاصه اینکه مبناگروی در اصل 
معطوف به ساختار باورهاست، نه چگونگی ارتباط باورها با داده های حسی. بنابراین، نقدهایی که صرفاًً بر رابطة 

نظریه )تئوری( با مشاهده متمرکز می شوند، به خودی خود مبناگروی را نقض نمیکنند.

4ـ4. غفلت از تفاوت »مشاهده« با »تجربه« و »گزاره های مشاهدتی« با »گزاره های تجربی«

استاد قائمی‌نیا در نقد مبناگروی تجربی، بحث را به رابطة میان »تئوری« و »مشاهده« منتقل میکند و با استناد به چهار 
نکته از فلاسفة علم، تلاش می نماید تا تقدم تئوری ها بر مشاهدات را اثبات کند )قائمی‌نیا، ۱۳۸۲، ص۲۸(. گویی مبناگروی 

تجربی از نظر طرفدارانش به‌این معناست که علم تجربی سراسر مبتنی بر تجربه است و تجربه همان مشاهدة خام است:
]چهار نکتة بیان شده[ مهم ترین نکاتی هستند که باید دربارة ارتباط مشاهده و تئوری در نظر 



، سال بيست‌وسوم، شماره دوم، پياپي 90، زمستان 1404  42

گرفت. این نکات ارتباط یک سویة تئوری با تجربه را نفی می کنند و به یک معنا تقدم تئوری بر 
مشاهده را نشان می دهند )قائمی نیا، ۱۳۸۲، ص۲۸(.

همان طورکه ملاحظه می شود، استاد قائمی نیا در این عبارات، »مشاهده« و »تجربه« را به صورت مترادف و 
جایگزین یکدیگر به‌ کار می برد، گویی در مبناگروی تجربی، »تجربه«‌ همان »مشاهده« است. این تسامح، 

به شکلی دیگر در عبارت زیر نیز تکرار شده است:
یکی از دلایلی که باعث شد در الهیات لیبرال تجربة دینی مبنا قرار گیرد تحولی بود که در علوم 
تجربی رخ داد. ... نخستین تحلیلِِ ]فلاسفة علم طبیعی یا تجربی[ این بود که دانشمندان تئوری‌های 
علمی را بر مشاهدات و تجارب علمی استوار می سازند. ... تحلیل فوق ... در فلسفة علم متأخر 
مورد مناقشه قرار گرفت و رابطة مشاهده و تئوری، تحلیل های دیگری نیز پیدا کرد ...]و[ این بحث 
مطرح شد که آیا تئوری مقدم بر مشاهده است یا مشاهده بر تئوری؟ )قائمی نیا، ۱۳۸۲، ص۲۷(

فلاسفه و منطق‌دانان )احتمالًاً به جز استقراگرایان سطحی و پوزیتيوست های منطقی( میان نفسِِ مشاهده و تجربه 
و نیز میان گزاره های مشاهدتی )محسوسات / مشاهدات( و گزاره های تجربی )مجرّّبات / تجربیات( تمایز قائل 
می شوند. گزاره های مشاهدتی گزاره هایی جزئی‌اند که صرفاًً از یک مشاهدة خاص و متشخص یا شخصی‌ حکایت 
میکنند، درحالیکه گزاره های تجربی، گزاره هایی کلی اند که از مشاهدات مکرر، منضبط و کنترل شده استنتاج 
می شوند و ادعای کلیت، دوام، و ضرورت نسبت به مصادیق مشاهده نشده دارند. مجربات یا گزاره های تجربی 
نه معادل گزاره های مشاهدتی اند و نه صرفاًً حاصل مشاهده )حس( خالص و محض اند. به همین دلیل یک گزارة 

تجربی نه برگرفته از یک مشاهدة شخصی است و نه مدعی حکایت از یک مشاهدة شخصی است.
تسامح در به کار بردن »مشاهده« به جای »تجربه« و برعکس، و نادیده گرفتن تفاوت میان گزارة مشاهدتی با 
خود مشاهده و با گزارة تجربی، اگر منشأ مغالطه نشود، قابل اغماض است، اما متأسفانه استاد بر اساس همین تسامح، 
مبناگروی تجربی را نقادی و ردّّ کرده است. ایشان برای نقد مبناگروی تجربی فرض میکند که مبناگرایان تجربی، 
صرف مشاهده را مبنای علم قرار داده‌اند، سپس برای تشکیک در ادعای آنان مثلًاً می فرماید: در علم تجربی، در 

کنار مشاهدات و یا حتی گاهی مقدم بر مشاهدات، تئوری ها و پیش فرض های دینی و متافیزیکی داریم.
پاسخ روشن است: در مبناگروی تجربی ـ اگر اندیشة استقراگرایان سطحی را نادیده بگیریم و بر خوانش های 
پیچیده تر متمرکز شویم ـ گزارة تجربی مبناست و هر گزارة تجربی نتیجة یک یا چند قیاسِِ حسی‌ ـ  عقلی است. 
در قیاس یا قیاس های یادشده، صغریات، از گزاره های مبتنی بر حس و مشاهده تشکیل شده اند و کبریات برخی 
گزار‌ه های کلی متافیزیکی‌اند. برخی کبریات متافیزیکی که فلاسفه برای قیاس‌های یادشده ذکر کرده‌اند، عبارت‌اند 
از: »طبیعت یکنواخت عمل میکند«؛ »حکم الأمثال فیما یجوز و فیما لایجوز واحد«؛ »الإتفاقیّّ )یا القسریّّ( 



43ر مقالة »شبکة معرفت دينیدی بروی تجر مبناگربه دات واردشلاشکا و نقد ررسیب/ ید سعيدمحا

لایکون أکثریاًً و لا دائمیاًً«. دلیل اینکه تجربه، یقینی، به معنای اخص از یقین، نیست و همه یا بسیاری از فلاسفة 
مسلمان مبناگروی تجربی را قبول ندارند و گزاره های تجربی را جزء مبادی اولیة برهان نمی دانند، همین است 

که قیاس های یادشده، یا مشکل صغروی دارند یا مشکل کبروی. مرحوم علامه مصباح يزدي می نویسد:
راه شناختن علت و معلول های مادی، منحصر به برهان تجربی است، یعنی برهانی که در آن از مقدمات 
تجربی هم استفاده شده باشد. گاهی ... برای اثبات علیت یک موجود مادی برای موجود دیگر، مقدمه‌ای 
از تجربه گرفته می شود به این شکل: »این پدیده مکرراًً متعاقب پدیدة دیگر به‌وجود می آید«، آنگاه 
مقدمة دیگری به آن ضمیمه می‌شود که »هر دو موجودی که به این صورت تحقق یابند، اولی علت دومی 
است« و نتیجه گرفته می شود که در مورد تجربه شده، پدیدة اول علت پدیدة دوم است. ولی ... کبرای 
این قیاس یقینی نیست، و ازاین‌رو نمی توان نتیجة آن را هم یقینی شمرد. منطقیین در مقام بیان اعتبار 
قضایای تجربی گفته‌‌اند که تلازم دو پدیده به  طور دائم یا در اکثر موارد، نشانة علیت و معلولیت آنهاست؛ 
زیرا تقارن دائمی یا اکثری به طور اتفاق ممکن نیست. دربارة این بیان باید گفت اولًاً، این قضیه که ... 
قسر اکثری و دائمی محال است، احتیاج به اثبات دارد و ثانیاًً، اثبات تلازم دائمی یا اکثری دو پدیده، 
کاری قریب به محال است و هیچ آزمایش گری نمی تواند ادعا کند که اکثر موارد تحقق دو پدیده را 

آزمایش کرده است.
همچنین گاهی برای تتمیم برهان، از قاعدة دیگری استفاده می شود که دو چیز همانند، آثار همانندی 
خواهند داشت )حکم الأمثال فی ما یجوز وما لا یجوز واحد(. ... ولی این قاعده هم چندان کارآیی عملی 
ندارد؛ زیرا اثبات همانندی کامل دو وضعیت، کار آسانی نیست )مصباح یزدی، ۱۳۹۱، ج۲، ص۷۱-۷۰(

5ـ4. غفلت از معنای دقیق »رابطة دوسویه«

جناب استاد قائمی‌نیا برای نقد مبناگروی و اثبات کل گروی، ادعا میکند که رابطة میان تئوری و تجربه ی‌کسویه 
نیست، اما در نهایت، نتیجه می گیرد که تئوری بر مشاهده مقدم است:

1. بنا بر مبناگرایی تجربی، جهت معرفت همواره از پایین ـ تجربة دینی ـ به طرف بالاست؛ همواره 
از تجربة دینی شروع می کنیم. ... این سیر یک طرفه است. ... یکی از نکات آسیب پذیر مبناگرایی 
همین نکته است که جهت فوق را یک طرفه می داند و به تقدم تجربة دینی بر باور دینی قائل است 
)قائمی نیا، ۱۳۸۲، ص۲۷(؛ این نکات، ارتباط یک سویة تئوری با تجربه را نفی می کنند )قائمی نیا، 

۱۳۸۲، ص۲۸(.
2. در فلسفة علم متأخر... این بحث مطرح شد که آیا تئوری مقدم بر مشاهده است یا مشاهده بر 
تئوری؟ تأملات بعدی فلاسفة‌ علم بیشتر بر صورت نخست تأکید کرده است )قائمی‌نیا، ۱۳۸۲، 
ص۲۷(؛ این نکات، ... به یک معنا تقدم تئوری بر مشاهده را نشان می‌دهند )قائمی‌نیا، ۱۳۸۲، ص۲۸(

رابطة دوسویه به‌این معناست که نه تئوری بر مشاهده مقدم است و نه مشاهده بر تئوری، بلکه این دو در تعاملِِ پویا قرار 
دارند. اگر تئوری بر مشاهده مقدم باشد، باز هم رابطة میان تئوری و مشاهده ی‌کسویه است، اما این رابطه از طرف ذهن 



، سال بيست‌وسوم، شماره دوم، پياپي 90، زمستان 1404  44

فعال بشر به سمت خارج خواهد بود، نه از طرف عالم خارج به سمت ذهن منفعل بشر. به‌عبارت دیگر، اگر واقعاًً تئوری‌ها 
بر مشاهدات مقدم‌اند، پس باز هم باید مبناگروی و رابطة یکسویة میان تئوری ها و مشاهدات را پذیرفت، اما به صورت 
ایدئالیستی، یعنی اگر نکات مورد نظر استاد درست باشند، باید پذیرفت که مبناگرایی ایدئالیستی درست است، نه انسجام‌گرایی

6ـ4. خلط میان »مشاهده« و »فهم از مشاهده«

استاد است که در  با  با »تجربه« صرف نظر میک‌نیم و چنین فرض می‌گیریم که حق  تفاوت »مشاهده«  از 
مبناگروی تجربی، مشاهدات به عنوان مبنا قرار گرفته اند. حتی با چشم پوشی از این تسامح، ادعای مطرح شده در 
نکتة اول مبنی بر اینکه »تئوری ها فهم ما از مشاهدات را تغییر می دهند«، به جای نقد مبناگروی تجربی، عملًاً 
آن را تأیید میکند؛ زیرا با اینکه عنوان نکتة اول »پالایش و تصفیة مشاهده« است، توضیحات استاد به »تغییر 
فهم از مشاهده« اشاره دارد، نه تغییر یا پالایش و تصفیة »خود مشاهده« و این ادعا، به جای ردّّ پایه  بودن 
مشاهده، آن را تقویت میکند: »گاهی تئوری های جدید فهم ما از مشاهدات قبلی را پالایش و تصفیه میکنند. 

... مشاهده های قبلی در پرتو تئوری های بعدی معنا و مفهوم جدیدی می یابند« )قائمی نیا، ۱۳۸۲، ص۲۸(.
به عبارت دیگر، طبق این عبارت، خود مشاهده در هر صورت، پایة باور ها و تئوری ها باقی می ماند و با تغییر 
تئوری‌های، نه تغییر میکند و نه تصفیه می شود؛ صرفاًً تفسیری که از مشاهده داریم ممکن است در اثر تئوری‌های 
جدید تغییر کند. یعنی گاهی یک مشاهده می تواند به صورت های مختلفی تفسیر و فهم می شود و تئوری های 
جدید، فهم های جدیدی از این مشاهده ارائه می دهند. بنابراین تئوری ها و فهم های جدید و قدیم همگی بر 
مشاهده استوارند و تابع آن هستند و هیچ یک تأثیر و تغییری در ماهیت پایه ای و مبنایی آن ایجاد نمیکنند و 
سبب پالایش و تصفیة آن نمی شوند. پایه  بودن مشاهده برای همة فهم های قبلی و جدید یا تفاسیر گذشته و 
حال، ثابت است و هیچ تعامل و همکاری دوطرفه یا هم‌افزایی میان مشاهده و فهم‌ها و تئوری‌ها شکل نمی‌گیرد، 
بلکه فقط تئوری ها و فهم ها تابع مشاهده هستند و مشاهده به هیچ وجه تابع آنها نیست. برای مثال، در کشف یا 
فرضیه پردازی نیوتن، مشاهدة سقوط سیب، پیش و پس از ارائة نظریة گرانش عمومی تفاوتی نمیک‌ند. بدین‌صورت 
که حتی پس از ارائة این نظریه، ماهیت مشاهدة سقوط سیب به سوی زمین، تغییری نکرده و پالایش و تصفیه 
نشده است. تکمیل و تکامل و افزایش و رشد کمیِِ دانش ما دربارة یک مشاهده یا ردّّ و ابطال برخی دانسته‌های پیشین 

ما دربارة آن، اگر تأییدِِ مبناگرویِِ تجربی نباشد، مخالف یا ناقض آن نیز به شمار نمی آید.

7ـ4. تسامح در تعبیر و مغالطه در نتیجه

در نکتة اول، کلماتِِ »مشاهدة قبلی« و »تئوری بعدی و جدید« به صورت تسامحی بهکار رفته‌اند. برای جلوگیری 
از مغالطه، بهتر است تعبیر »مشاهده قبلی« در مقابل »مشاهدة بعدی و جدید« بهکار برده شود. برای مثال، ما 



45ر مقالة »شبکة معرفت دينیدی بروی تجر مبناگربه دات واردشلاشکا و نقد ررسیب/ ید سعيدمحا

در هر شبانه روز خورشید و ماه را می بینیم و دیدن های امروز و امشب ما بعد از دیدن های دیروز و دیشب ما 
هستند. اکنون اگر یک مشاهدة واحد وجود دارد که چند تئوری قدیم و جدید و چند تفسیر و فهم قدیم و جدید 

در ارتباط با آن شکل گرفته است، به  کار بردن تعبیر »مشاهدة قبلی« چندان مناسب به نظر نمی رسد.
در فرض استاد، دو مشاهدة جداگانه وجود ندارند که یکی را »قبلی و قدیمی« و دیگری را »بعدی و جدید« 
بنامیم. به همین دلیل، ایشان باید به جای اینکه بفرماید »مشاهده های قبلی در پرتو تئوری های بعدی معنا و 
به  دانشمندان،  تئوری‌ها و فرضیات  به  با توجه  "یک مشاهده می تواند  مفهوم جدیدی می یابند«، می فرمود: 
صورت های مختلفی معنا و فهم شود و گاهی این فهم ها معارضِِ یکدیگرند، به طوریکه فهم های قبلی ما از آن 
مشاهده، جای خود را به فهم های بعدی ما از همان مشاهده می دهند." به عبارت دیگر، در نکتة نخست، این 
فهم های حصولی انسان از یک مشاهده هستند که قبلی )قدیمی( و بعدی )جدید( دارند، نه خود مشاهده؛ زیرا 
طبق آنچه در این نکته آمده، تغییر در تئوری ها و فهم ها اتفاق افتاده نه در خود مشاهده. به زبان فنی، »پالایش 

و تصفیة مشاهده« یا تغییرِِ مشاهده، »وصفِِ به حال متعلق موصوف« است.

8ـ4. خلط میان »پیشین مطلق« و »پیشین نسبی«

در نکات مطرح شده، میان »تقدم یک تئوری بر همة مشاهدات« و »تقدم یک تئوری بر برخی مشاهدات« 
خلطی رخ داده است. تقدم یک تئوری بر یک یا چند مشاهدة خاص یک تقدم نسبی برای تئوری به شمار می‌رود و 
تقدم نسبی هیچ منافاتی با مبناگروی تجربی ندارد. علم به تدریج و گام  به  گام رشد میک‌ند و این مسئله به‌خودی‌خود 
تعارضی با هیچ یک از خوانش های مبناگروی ندارد و طبیعتاًً تأییدی نیز برای هیچ یک از خوانش های انسجام گروی 
به شمار نمی‌رود. هیچ یک از اندیشمندان و فلاسفة شرق و غرب عالم ادعا نکرده است که مبناگروی تجربی به‌معنای 
تقدم همة مشاهدات بر همة تصورات و تصدیقات بشر است. در فرایند علمی، برخی تئوری ها از مشاهدات استخراج 
می شوند و متعاقباًً این تئور ها مشاهدات بعدی را هدایت و چارچوب بندی میکنند. تئوری های حاصل از مشاهدات 
اولیه می توانند مفاهیم و گزاره هایی را دربر داشته باشند که از حیث زمانی یا تحلیلی، نسبت به مشاهدات بعدی 
جنبه‌ی پیشین دارند. سپس این مشاهدات جدید مبنا می شوند برای چند مفهوم و گزارة مشاهدتی دیگر. این فرایند، 

نه تنها تضادی با اصول مبناگروی تجربی ندارد، بلکه به مثابة مبنای این نظام )سیستم( عمل میکند.
روند طبیعی در علم تجربی همین است که گاه گزاره های مشاهدتی جدید، تئوری های برخاسته از مشاهدات 
پیشین را تأیید میکنند، گاه آنها را اصلاح میکنند، گاه سبب می شوند آن تئوری ها بهکلی کنار گذشته شوند و 
تئوری های دیگری جایگزین آنها شوند. گاهی نیز تئوری های جدیدی پیشنهاد می شوند که با مشاهدات قدیم 
و جدید سازگارند. گاهی هم تئوری هایی کاملًاً بدیع و بی سابقه پدید می آیند. این سازوکار، دقیقاًً همان مبناگروی 



، سال بيست‌وسوم، شماره دوم، پياپي 90، زمستان 1404  46

است. مبناگروی این نیست که همة تئوری ها از همة مشاهدات انسان متأخر باشند و بر همة آنها بنا شده باشند
مغالطة خلط میان تقدم مطلق و تقدم نسبی تقریباًً در هر چهار نکتة مطرح شده وجود دارد، اما در نکات سوم 

و چهارم و در عبارات زیر به شکلی واضح تر دیده می شود: 
»تئوری ها معمولًاً مفاهیمی دربردارند که از مشاهده به دست نمی آیند«؛ »تئوری ها مشاهدات ما را 
هدایت می کنند و به آنها جهت می دهند، بدین معنا که مشخص می سازند ما چه مشاهداتی را باید 

انجام دهیم و نیز تعیین می کنند که ما مشاهدات خود را تحت چه شرایطی باید انجام دهیم.«

اگر در یک تئوری، دستکم برخی مفاهیم یا گزاره ها بر همة مشاهدات بشر مقدم باشند و این تئوری با گزاره ها 
و مفاهیم پیشین خود برخی از مشاهدات را هدایت کند، آن وقت می توان از پیشین بودن »تئوری بر مشاهده« 
سخن گفت و مبناگروی تجربی را به چالش کشید. اما اگر یک گزاره یا مفهوم از مشاهدة الف به دست آید و 
در تفسیر یا هدایت مشاهدة ب استفاده شود، تقدم مشاهده بر تئوری ها و مفاهیم و گزاره ها مخدوش نمی شود. 
تقدم نسبی یک مفهوم بر برخی مشاهدات بسیار روشن است. آیا ممکن است دانشمندی ابتدا همة آنچه را که 
قرار است در طول زندگی خود مشاهده کند، مشاهده کرده و سپس از آنها مفاهیم، گزاره ها و نظریه‌ها را استخراج 
کند؟ ما با تئوری هایی که از مشاهدات و تجارب قبلی خود به  دست آورده ایم، مشخص میکنیم که آزمایش ها 
و تجربه ها و مشاهدات آیندة ما باید در چه چارچوبی باشند که واقع نمایی بیشتری داشته باشند و احتمال خطا در 
آنها کمتر باشد یا دستکم کارایی بیشتری داشته باشند. این سخنِِ حق تنها تقدم نسبی برای تئوری بر بعضی از 
تجارب و مشاهدات را ثابت میکند. تجارب و مشاهده های قبلی ما پایة برخی تئوری ها در فلسفه و روش شناسیِِ 

علوم تجربی شده‌اند و این تئوری ها دربارة شرایط تجارب و مشاهدات بعدی ما تعیینکننده هستند.
فرض کنید بر اساس مجموعه ای از مشاهدات به این نتیجه می رسیم که با عدسی ها می توانیم اموری را 
مشاهده کنیم که بدون عدسی ها قابل مشاهده نیستند. با این کشف، که مبتنی بر برخی مشاهدات است، ذره بین، 
عینک، میکروسکوپ، و تلسکوپ ساخته می شوند و به مشاهدات و تجارب جدیدی دست می یابیم. در اینجا تنها 
یک تقدم نسبی برای تئوری بر مشاهده و تجربه اثبات می شود. شرایطی که برای تجارب و مشاهدات آینده در 
نظر گرفته می شوند، بر اساس علوم تجربی پیشین تعیین شده اند، و این علوم تجربی نیز، به صورت مستقیم یا 
با واسطه، بر مشاهدات و تجارب گذشتة ما استوار شده اند. با رعایت این شرایط، مشاهده  ها و تجاربی رخ می دهند 
که مبنای علوم جدید ما قرار می گیرند و قرار نیست مبنای مشاهدات پیشین باشند. این زنجیره به همین صورت 
می تواند ادامه یابد و هر روز شرایط جدیدتری را برای مشاهدات آینده، بر اساس مشاهدات کنونی کشف کنیم

شاید استاد قائمی‌نیا متوجه این نکته شده است که تقدم نسبی تئوری بر مشاهده، منافاتی با مبناگروی تجربی 
ندارد و ایشان مدعی است که انسان مفاهیمی دارد که پیشین مطلق‌اند، نه صرفاًً پیشین نسبی. شاهد این احتمال 



47ر مقالة »شبکة معرفت دينیدی بروی تجر مبناگربه دات واردشلاشکا و نقد ررسیب/ ید سعيدمحا

هم این است که ایشان مدعی است: برخی مفاهیم »غیرقابل استخراج از مشاهده‌اند« یا به بیان دیگر، »از مشاهده 
به دست نمی آیند«. اما این ادعا نیز صحیح نیست. مطلقاًً مفهوم، گزاره و تئوری‌ای وجود ندارد که بر همة مشاهدات 
بشر مقدم باشد. انسان مطلقاًً مفهومی ندارد که »غیرقابل مشاهده« یا »مشاهده نشده« باشد. هیچ مفهومی وجود 
ندارد که مطلقاًً، یعنی نه به صورت مستقیم و نه به صورت غیرمستقیم، از هیچ مشاهده‌ای، چه ظاهری و چه باطنی، 
به دست نیامده باشد. طبیعتاًً اگر مفهوم پیشینِِ مطلق نداشته باشیم، گزارة پیشین مطلق نیز نخواهیم داشت و در 

نتیجه، تئوری پیشین مطلق نیز وجود نخواهد داشت. علامه طباطبائ‌ي می نویسد:
علم حصولى اگرچه قسيم علم حضورى است، ولى به حقيقت مرجع آن به علم حضورى است و 
علم حصولى تصديقى مسبوق الوجود است با علم تصورى؛ و كلى هم مسبوق الوجود است با علم 
جزئى؛ و علم جزئى منوط و مربوط به حسى است كه رابطة ميان نفس و خارج می باشد؛ و از اينجا 

كه گفته شده: »مََن فََقََدََ حِِسََّاًً فََقََدْْ فََقََدََ عِِلْمًًْا«.
در انسان، حسى كه جوهر را ادراك كند، وجود ندارد و پرواضح و روشن است كه: حواس ما از 
امور خارجيه فقط أعراض و أوصافِِ جواهر را نايل می شوند، نه جوهر را؛ چه در ما حسى كه جوهر 
مَْْ��م�س، اعراض و  را ادراك بكند، وجود ندارد و همة حواس اعم از بَصَََر، و سََمع، و ذوق و شََ��
اوصاف اجسام را درك مىكنند؛ جز اينكه هرچه در بادى حال احساس كنيم، با نعت استقلال و 
صفت تماميّتّ، نايل می شویم. چه امر موجود بدون استقلال تحقق ندارد؛ با اين همه معنى استقلال 
مذكور را به كيى به همة حواس نسبت نمی‏توان داد. سپس انسان كه اعراض و اوصاف را به هيئت 
اجتماع و دسته جمعى درك میكند؛ به واسطة بطلان بعضی از مدركات خود، به ابقاء موضوع، پى 
به وجود كي موجود مستقلّّ كه اين اعراض و اوصاف قائم به او هستند می  برد كه آن جسميت و 

جوهريت می باشد )حسینی طهرانی، ۱۴۳۲ق، ص179(.

خلاصه آنکه از یکسو، اثبات تقدم نسبی برخی مفاهیم، گزاره ها، و تئوری ها بر برخی مشاهدات، نقد مبناگروی 
تجربی را تقویت نمیکند، و از سوی  دیگر، از منظر منطقی، مفهوم، گزاره یا تئوری ای وجود ندارد که به طور 

مطلق پیش از همه مشاهدات باشد یا بدون ارتباط با مشاهده شکل گرفته باشد.

9ـ4. خلط میان حس به معنای اخص و حس به معنای اعم

ممکن است استاد قائمی نیا در برخی قسمت های این مقاله تنها بر مشاهدة حسی، به معنای اخص از حس، یعنی 
حس ظاهری، تمرکز کرده و از علوم حضوری و مشهودات به حواس باطنی غفلت ورزیده باشد. در این صورت، 
ایشان از اصطلاح متعارف و رایج بین اندیشمندان فاصله گرفته است. بی تردید دانشمندان از حس و مشاهده، 
معنایی اعم از حس ظاهری، حس باطنی و علم حضوری را قصد کرده اند. به  همین دلیل است که در علوم 
تجربی دربارة »غم«، »شادی«، »ترس« و »اضطراب« نیز به عنوان امور محسوس و مشهود بحث می شود. این 



، سال بيست‌وسوم، شماره دوم، پياپي 90، زمستان 1404  48

امور اگرچه با حس ظاهری درک نمی شوند، مشاهدتی به شمار می‌روند و نمی توان آنها را غیرمشاهدتی دانست. 

10ـ4. تکرار دیدگاه های دکارتی و کانتی درباره مفاهیم و گزاره ها

این احتمال نیز هست که استاد در اینجا ناخودآگاه تحت تأثیر دیدگاه های دکارتی و کانتی تصور کرده است که 
انسان برخی مفاهیم، گزاره ها و تئوری ها را پیش از حس و شهود در اختیار دارد، و این علوم مطلقاًً ریشه در هیچ 
حس بیرونی و درونی ندارند و از هیچ حس ظاهری و باطنی ناشی نشده اند و در اصطلاحِِ دکارت، »فطری« و 

در اصطلاحِِ کانت، »پیشین« اند. علامه مصباح يزدي دربارة دیدگاه های دکارت و کانت می نویسد:
یک دسته ]از فلاسفة غربی[ معتقدند که عقل خودبه خود یک سلسله از مفاهیم را درک می کند، 
بدون اینکه نیازی به حس داشته باشد، چنان که دکارت دربارة مفاهیم »خدا« و »نفس« از امور 
غیرمادی، و دربارة »امتداد« و »شکل« از امور مادی، معتقد بود ... همچنین کانت یک سلسله از 
مفاهیم را به عنوان »ما تقدم« یا »قبل از تجربه« به ذهن نسبت می داد، ... و درک این مفاهیم را 

خاصیت ذاتی و فطری ذهن به حساب می آورد )مصباح یزدی، ۱۳۹۱، ج۱، ص۲۱۳(.
عقل گرایان غربی معتقدند که عقل یک سلسله از مفاهیم را بالفطره درک می کند، که ازجمله آنها 
می توان از مفاهیم فطری دکارت و مقولات کانت یاد کرد )مصباح یزدی، ۱۳۹۱، ج۱، ص۲۲۰(.

اما همچنانکه علامه مصباح يزدي تصریح میکند، انسان ها هیچ مفهوم و گزاره و تئوری پیشین به‌معنای یادشده 
ندارند و وجدان نیز این ادعا را تأیید میکند:

فرض اینکه عقل از آغاز وجود دارای مفاهیم خاصی باشد و با آنها سرشته شده باشد، یا پس از 
چندی خودبه خود و بدون تأثیر هیچ عامل دیگری به درک آنها نائل شود، فرض قابل قبولی نیست 
و وجدان هر انسان آگاهی آن را تکذیب می کند؛ خواه مفاهیم مفروض، مربوط به مادیات باشند یا 

مربوط به مجردات و یا قابل صدق بر هر دو دسته )مصباح یزدی، ۱۳۹۱، ج۱، ص215(.

ً��������د��������� از سوی خداوند و از مجرای مبادی عالیه به  حواس، چه ظاهری و چه باطنی، همگی مع��
از علوم  )اعم  باطنی  ندارد که حواس ظاهری و  نیز وجود  بااین حال، هیچ مفهومی  القا می شود،  انسان  نفس 
حضوری( مطلقاًً حتی به اندازة اعداد در شکل گیری آن نقش نداشته باشند. خداوند برای انسان هیچ ورودی یا 
منبع علمی دیگری جز حواس ظاهری و باطنی و علم حضوری قرار نداده است: »وََ اللَّهُ�ُ أَخَْْرََجََكُُمْْ مِِنْْ بُطُُُونِِ 

فْْئِدََِةََ« )نحل: 78(. بْصْارََ وََ الْأَ�َ أُمََُّهاتِكُُِمْْ لا تََعْْلَمَُُونََ شََيْْئاًً وََ جََعََلََ لَكَُُمُُ اسََّلمْْعََ وََ الْأَ�َ
عقل انسان در حوزة تصورات، در طول حس های ظاهری و باطنی است، بدین معنا که هر مفهوم عقلی یا 
به طور مستقیم از یک حس ظاهری یا باطنی )اعم از علم حضوری( ناشی شده است، یا از طریق تأمل، مقایسه، 

فعالیت بر مفاهیم دستة اول حاصل شده است. علامه مصباح يزدي می نویسد:
ادراکات تصوری عقل که همان مفاهیم کلی می باشند، همیشه مسبوق به ادراک جزئی و شخصی 



49ر مقالة »شبکة معرفت دينیدی بروی تجر مبناگربه دات واردشلاشکا و نقد ررسیب/ ید سعيدمحا

دیگری هستند که گاهی آن ادراک جزئی، تصور ناشی از حس است و گاهی علم حضوری )مصباح 
یزدی، ۱۳۹۱، ج۱، ص207، با اندکی تغییر(.

با توجه به اینکه ارائة ادعای صرف بدون دلیل یا مثال روشن، فاقد ارزش علمی است و کمکی به حل مسائل 
فلسفة علم نمیکند، لازم بود استاد قائمينيا دستکم یک مفهوم، گزاره یا تئوری ذکر میکرد که مطلقاًً ریشه 

در هیچ مشاهده ای به حواس ظاهری و باطنی و علوم حضوری ندارد.

11ـ4. غفلت از محسوس با واسطه

مشاهده یا حس، الزاماًً به خود شیء به عنوان یک جوهر جسمانیِِ دارای اعراض نفسی و نسبی، آن‌هم به‌صورت بی‌واسطه 
تعلق نمی‌گیرد. جوهر جسمانی که به طورکلی محسوس نیست و معقول به‌شمار می‌رود، اعراض نفسی )کم و کیفِِ شیء( 
نیز گاهی مستقیماًً و بی‌واسطه محسوس نیستند و فقط اعراض نسبی شیء )اثر شیء در سایر اشیا( مشهود و محسوس 
واقع می شوند. آنچه آثارش در سایر اشیا، قابل مشاهده باشد، شیء محسوس و مشهود )قابل مشاهده( به همان معنای 
مورد نظرِِ دانشمندانِِ واقع گرا )رئالیست( در علوم تجربی به شمار می‌رود. اصلًاً لازم نیست جوهر شیء یا اعراض نفسی 

ِ�����������������������������م����������������������������� محسوس و قابل مشاهده به‌شمار آید. آن )�ک�
بااین حال، دکتر قائمينيا با غفلت از این نکته می فرماید: »تئوری حق دارد... از اشیای غیرقابل مشاهده مانند 
اشیای قابل مشاهده سخن بگوید« )قائمی نیا، ۱۳۸۲، ص۲۸(. اگر منظور ایشان از شیءِِ غیرقابل مشاهده، شیئی 
است که نه خودش و نه آثارش به هیچ شکل، چه با حس ظاهری و چه با حس باطنی و علم حضوری، قابل 
مشاهده نیست، باید پرسید این شیء بر چه اساسی در یک علم تجربی و مبتنی بر مشاهده، »شیء« شمرده 

می شود و چگونه در یک علم تجربی، به عنوان یک موضوع علمی مطرح می شود؟ به قول مولانا:
ــد؟شیـــر بى  یـــال و دم  و اشـــكمكه دیـــد ــى آفریـ ــدا كـ ــرى خـ ــن شیـ اینچنیـ

)جعفرى، ۱۳۶۸، ج2، ص412؛ نیز ر.ک. بحرالعلوم، ۱۳۸۴، ج1، ص385(

به عبارت دیگر، شیء غیرقابل مشاهده به چه معنایی به جهان علوم تجربی ارتباط دارد؟ بحث دربارة چنین شیئی 
چه اهمیتی برای دانشمندان دارد و طرح آن در علوم تجربی چه فایده ای دارد؟ آنچه به متخصصان علوم تجربی 
)scientists( مربوط می شود و در محدودة علوم تجربی )sciences( مطرح می شود، دستکم باید یک اثر از 
آن مشاهده شده باشد یا در آینده مشاهده شود. فرض وجود چیزی که خودش و اثرش در جهان طبیعت ناشناختنی 

است، در حوزة علوم تجربی بی معناست.

12ـ4. خلط میان کلی و جزئیات یا خلط میان مفهوم و مصداق

خلط میان »تقدم تئوری ها نسبت به برخی مشاهدات« با »تقدم تئوری ها بر همة مشاهدات« و نیز ادعای وجود 



، سال بيست‌وسوم، شماره دوم، پياپي 90، زمستان 1404  50

رابطة دوسویه میان تئوری ها و مشاهدات، احتمالًاً ناشی از توجه  نکردن به این حقیقت است که »تئوری« و 
»مشاهده« دو مفهوم کلی و عام هستند. آنچه در مبناگروی تجربی اهمیت دارد، رابطة یکسویه میان یک 
»مشاهدة جزئی و شخصی« با یک »تئوری جزئی و شخصی« است، نه رابطة میان دو مفهوم کلی و عام. این 
اشتباه را می توان مشابه شبهه ای دانست که دربارة رابطة دوسویه )دوری( میان آتش و حرارت مطرح شده است. 
به تعبیر مرحوم علامه مصباح يزدي این شبهه از خلط بین »وحدت شخصی« و »وحدت مفهومی« یا از خلط 

میان »وحدت مصداق« و »وحدت مفهوم« ناشی شده است:
شبهة دیگر این است که ما می بینیم حرارت موجب پدید آمدن آتش می شود، درصورتی که آتش 
نیز علت حرارت است، پس حرارت علتِِ علتِِ خودش می باشد. جواب این شبهه... روشن است؛ 
زیرا حرارتی که علت پیدایش آتش می شود غیر از حرارتی است که در اثر آتش به  وجود می آید، 
و این دو حرارت هر‌چند وحدت بالنوع دارند، ولی از نظر وجود خارجی دارای کثرت می باشند. منظور 
از وحدتی که در عنوان این قاعده آمده است، وحدت شخصی است نه وحدت مفهومی. در حقیقت 
این شبهه از خلط بین وحدت مفهوم با وحدت مصداق، یا از خلط بین دو معنای وحدت نشئت 

گرفته است )مصباح یزدی، ۱۳۹۱، ج۲، ص۱۰۷ و ۳۰(.

13ـ4. خلط میان کل و اجزا

از خلط میان مرکب های  ناشی  اشتباه در تمایز نگذاشتن میان »تقدم نسبی« و »تقدم مطلق« ممکن است 
اعتباری و اجزای آنها باشد. گاهی اجزای یک مرکب اعتباری با اجزای مرکب اعتباری دیگر به گونه ای مرتبط اند 
که انسان می پندارد که ارتباطی دوسویه میان آن دو مرکب وجود دارد. براي مثال، فرض کنید جزء الف از مرکب 
اول بر جزء ب از مرکب دوم مقدم است و متعاقباًً همان جزء ب بر جزء ج از مرکب اول تقدم دارد. در چنین 
حالتی، ممکن است این پندار ایجاد شود که دو مرکب با یکدیگر تعامل دارند و رابطة آنها دوسویه است؛ یا اینکه 

هر کدام از مرکب ها، از جهتی مقدم بر دیگری است.
اما واقعیت این است که مرکب های اعتباری، وجود حقیقی و خارجیِِ واحدی ندارند، تا حکم عینی و خارجی 
واحدی داشته باشند. به عبارت دیگر، یک مرکب اعتباری یا مجموعه ای اعتباری، از آن جهتکه به عنوان یک 
»مجموعه« لحاظ شده است )مجموعه بما هی مجموعه(، تحقق عینی و خارجی واحدی ندارد تا با دیگر مرکب‌ها 

و مجموعه های اعتباری، رابطة یکسویه یا دوسویه داشته باشد.

14ـ4. خلط میان »مشاهده« و »متعلق و موضوع مشاهده«

در نکتة سوم آمده است: »تئوری ها مشاهدات ما را هدایت میکنند و به آنها جهت می دهند«. در این ادعا میان 
نقش »تئوری ها در انتخاب متعلق و موضوع مشاهده« و »تقدم تئوری بر خود مشاهده« خلطی صورت گرفته 



51ر مقالة »شبکة معرفت دينیدی بروی تجر مبناگربه دات واردشلاشکا و نقد ررسیب/ ید سعيدمحا

اما  انجام دهیم«، سخن درستی است،  باید  را  اینکه »تئوری ها... مشخص می سازند ما چه مشاهداتی  است. 
نتیجه ای که از آن گرفته شده، باطل است. درست یا نادرست بودن مبناگروی تجربی ارتباطی به این ندارد که 

علم تجربی چه زمینه ای را برای تحقیق انتخاب کرده و موضوع یا متعلق مشاهده چه چیزی بوده است.
مبناگروی تجربی بر این دلالت دارد که در هر زمینه‌ای که تحقیق انجام شود، مشاهده، مبنا و پایه برای گزاره‌های 
مشاهدتی است و درنتیجه، مشاهده مقدم بر گزاره های مشاهدتی و علوم تجربی است. حال این ادعا درست باشد 
یا نادرست، ارتباطی با این موضوع ندارد که مبنای انتخاب موضوع یا متعلق مشاهده چه بوده است. بنابراین در نکتة 

سوم، ادعایی کاملًاً بی‌ربط به نقد مبناگروی تجربی و تقدم یا عدم تقدم مشاهده بر تئوری مطرح شده است.
برای نمونه، تصور کنید که استادان یا مسئولان یک دانشگاه یا یک سازمان، با توجه به آیة شریفة »أََ فََلا 
بِلِِِ كََيْْفََ خُُلِقََِتْْ« )غاشیه: 17( و آیات و روایات مشابه، یک فرضیه یا نظریه یا تئوری )به معنای عام  ِ لَىَ ا�لْإِ يََنْْظُُرُُونََ إِِ
آن( ارائه کنند و به دانشجویان و پژوهشگران خود توصیه کنند یا حتی برای آنها جایزه‌ای تعیین کنند تا به مطالعه، 
پژوهش یا مشاهده در زمینة حیواناتی مانند »شتر« بپردازند. بر اساس مبناگروی، همة گزاره ها، تئوری ها، مقالات 
و کتبی که از مشاهدات این دانشجویان و پژوهشگران به دست می آیند، مبتنی‌بر مشاهدات آنها خواهند بود و این 
مشاهدات اساس و مبنای پژوهش ها و نتایج علمی خواهند شد. اینکه چرا دانشجویان یا محققان چنین موضوعی 
یا موضوعاتی را انتخاب کرده‌اند و انگیزة آنها چه بوده، هیچ ارتباطی به درستی یا نادرستی مبناگروی تجربی ندارد. 
آیا مشاهدات یادشده رابطه‌ای دوسویه یا انسجام گرایانه و کل گرایانه با گزاره های مشاهدتی و محصولات پژوهشی 
این محققان دارند؟ آیا مشاهدات آنها مؤخر از تئوری هایشان است؟ ادعای مطرح شده در نکتة دوم چنان است که 
گویی چون قرآن کریم یا دانشگاه یا سازمان یادشده مشاهدات پژوهشگران را هدایت کرده یا مشخص ساخته‌اند 
که چه مشاهداتی انجام شود و پژوهش در چه زمینه‌ای باشد، بنابراین مشاهدات آنها مقدم و مبنا نسبت به محصولات 

پژوهشی آنها نیست و مبناگروی تجربی صحیح نیست.
آنچه در مبناگروی تجربی مطرح است، این است که گزاره های مشاهدتی مبنای علوم تجربی هستند. عمدی 
یا غیرعمدی بودن انتخاب موضوع مشاهده، و خواسته یا ناخواسته بودن متعلق مشاهده، ربطی به مبنا بودن مشاهده 
برای گزاره های مشاهدتی یا مبنا بودن گزاره های مشاهدتی برای علوم تجربی ندارد. موضوع و متعلق مشاهده هر 
چیزی باشد و به هر دلیلی که انتخاب شده باشد، خودِِ مشاهده، محتوای مشاهده، و گزاره های مشاهدتی حاکی از 
آن مشاهده، مبنا و پایة چند گزاره، علم، یا تئوری در آینده می شوند. مثلًاً پژوهش ها و آثار شخصیت هایی مانند 
موریس مترلینگ مبتنی بر مشاهدات آنها شکل گرفته است. اینکه آنها چرا موضوعاتی همچون »مورچه« را موضوع 
تحقیق قرار داده و موجود دیگری را انتخاب نکرده‌اند،‌ هیچ ارتباطی به درستی یا نادرستی مبناگروی تجربی ندارد



، سال بيست‌وسوم، شماره دوم، پياپي 90، زمستان 1404  52

15ـ4. خلط میان »آنچه واقع شده« با »آنچه شایسته است که واقع شود«

آنچه رخ می دهد، لزوماًً همان چیزی نیست که باید رخ دهد. برای مثال، ممکن است برخی متخصصانِِ علوم 
تجربی، یافته های علمی خود را که از سنخ معرفت های درجة اول هستند، یقینی به معنای اخص از یقین بپندارند، 
درحالیکه فیلسوف علم در فلسفة علم تجربی، که از سنخ معرفت های درجة دوم است، این توهم دانشمندان 
یادشده را تأیید نمیکند و علوم تجربی را یقینی به معنای اخص از یقین نمی شمارد. بنابراین حتی اگر این ادعا 
درست باشد که متخصصان علوم تجربی، امور غیرتجربی را در تجربه دخالت می‌دهند، ضرورتی ندارد که فیلسوف 
علم، ادعاها و رفتارهای دانشمندان را تأیید کند؛ زیرا عقلًاً و منطقاًً ممکن است که ادعاها و شیوة عمل دانشمندان 
ناشی از ضعف قدرت تحلیل عقلی آنها باشد، نه به این دلیل که هویت علم تجربی این  گونه است و باید این گونه 
باشد. خلاصه اینکه فیلسوف علم نمی تواند برای اثبات درستی یا نادرستی مبناگروی تجربی، به ادعاها و رفتارهای 

متخصصان علوم تجربی، مانند اينشتین یا هایزنبرگ استناد کند.

16ـ4. خلط میان »معارف درجه دوم فلاسفه علم« با »علوم درجه اول دانشمندان«

اگر انيشتين یا دیگر دانشمندان سخنی برخلاف مبناگروی تجربی یا نقش مشاهدات در علوم تجربی بیان کرده 
باشند و سخنان آنان به‌درستی درک و منتقل شده باشد، فیلسوف علم باید به‌صورت مستقل و فارغ از نظرات، ادعاها 
یا تحلیل های آن دانشمندان، با رویکردی فلسفی و دقت عقلی به علوم تجربی و فعالیت های دانشمندان این حوزه 
بنگرد و موضع‌گیری کند. تکرار سخنانِِ گاه سطحی و فاقدِِ دقت فلسفی، به‌دور از رسالت فیلسوف است. فرض کنید 
شخصی صدایی از پشت دیوار بشنود و احتمال دهد انسانی در آنجاست و شروع به تحقیق دربارة آن کند. یک 
دانشمند بی‌دقت ممکن است ادعا کند که شخص یادشده مشاهداتی از انسان نداشته، اما به دنبال شناخت آن رفته 
است! مثالی واقعی از این وضعیت در کتاب چیستی علم به این صورت بیان شده است که برخی دانشمندان برای 
توجیه مسئله‌ای در فیزیک نیوتنی فرض کردند که سیاره‌ای ناشناخته وجود دارد. سپس به جست‌وجو پرداختند و آن 

سیاره را کشف کردند. چالمرز در توصیف این رویداد می نویسد: 
رصـد حـرکات سیـارة اورانوس... نشـان داد که مـدار اورانـوس به مقـدار قابل‌ملاحظـه‌ای از آنچه 
نظریـة جاذبـة نیوتـن پیش‌بینی کـرده بود، فاصله گرفتـه و درنتیجـه، آن نظریه را با مشـکل مواجه 
کـرد. بـه منظور رفع این مشـکل... پیشـنهاد کردند که سیـاره‌ای در مجـاورت اورانـوس وجود دارد 
کـه تاکنون کشـف نشـده اسـت. ... بدین گونه بـود که گالـه بـرای اولین بار سیـاره‌ای را کـه امروز 

به نپتون شهرت یافته، رؤیت کرد )چالمرز، ۱۳۷۸، ص۶۹(.

برای فیزیکدان یا منجمی که با فلسفه آشنایی چندانی ندارد، عجیب نیست که بپندارد در اینجا یک تئوری بر 
همة مشاهدات مقدم شده است. اما هر کس با مباحث عقلی آشنایی داشته باشد، درمی یابد در این رویداد، »وجود 



53ر مقالة »شبکة معرفت دينیدی بروی تجر مبناگربه دات واردشلاشکا و نقد ررسیب/ ید سعيدمحا

سیارات«، »تأثیر آنها بر یکدیگر« و بسیاری موارد دیگر از طریق مشاهده های قبلی تأیید شده بودند و دانشمندان 
از اثر مشاهده شده )انحراف مدار اورانوس( به یک موثر محتمل )سیاره ای که فعلًاً نامحسوس و ناشناخته است( 
ا��ً�����������ن���������� یقین آور نیست، به عنوان یک فرضیة  رسیده اند. این استنتاج که در منطق »برهان 
موقت مطرح شد و سپس محققان به دنبال شواهد تجربی برای تأیید آن رفتند. در این فرایند فرضیة موقت بر 
اساس شواهد و مشاهدات محدود شکل گرفت و مبنایی برای مشاهدات بعدی شد. این روند به هیچ وجه به معنای 

تقدم تئوری بر مطلق مشاهدات نیست، بلکه نشان دهنده این واقعیت است که:
1. دانشمندان از معدود مشاهدات به تعمیم های حدسی )و غیرقطعی( می رسند؛

2. سپس این تعمیم ها را مبنای جست وجو و مشاهدات جدید قرار می دهند؛
3. این مسیر »از جزئی به کلی« و »بازگشت از کلی به جزئی« گاهی موفقیت آمیز است و گاهی نیست؛

4. حتی موارد موفق نیز همواره در معرض ابطال هستند.
این رویکرد که در آن فرضیه های موقت بر پایه مشاهدات موجود شکل می‌گیرند و سپس از طریق آزمون های 

تجربی بیشتر مورد ارزیابی قرار می گیرند، کاملًاً با مبناگروی تجربی سازگار است.

نتیجه گیری

از آنچه گذشت، می توان نتیجه گرفت که:
تجربه همان مشاهدة صرف نیست و علم تجربی نیز تنها مبتنی بر مشاهده و تجربه نیست. بااین حال، این 
موضوع لزوماًً دلالتی بر بطلان مبناگروی تجربی ندارد، بلکه صرفاًً به‌این معناست که در علوم تجربی، چندین مبنا 

به صورت طولی و عرضی حضور دارند و مشاهده یکی از آنهاست.
اگر مشاهده را به معنای عام، مشتمل بر علوم حضوری و محسوسات به حواس ظاهری و باطنی در نظر بگیریم، می‌توان 
نتیجه گرفت که محال است یک تئوری بر همة مشاهدات مقدم باشد. به عبارت ‌دیگر، محال است یک تئوری »پیشین 

مطلق« باشد. انسان هیچ دانشی قبل از مدرکات به حواس ظاهری، مشهودات به حواس باطنی و علوم حضوری ندارد.
تئوری  یا  قرار می‌گیرد  تئوری  یا مشاهده مبنای  تئوری همواره یکسویه است:  رابطة میان مشاهده و 
جهت دهندة مشاهده است. به‌ بیان دقیق تر، رابطة یک مشاهدة خاص با یک تئوری خاص همواره یکسویه 

است و محال است بین یک مشاهده و یک تئوری رابطة دوسویه برقرار باشد.
از تقدم یک مشاهده خاص بر یک تئوری خاص، نمی توان نتیجه گرفت که هر مشاهده‌ای بر هر تئوری‌ای 
مقدم است. به همین ترتیب، از تقدم یک تئوری بر یک مشاهده نیز نمی توان نتیجه گرفت که هر نظریه‌ای بر هر 

مشاهده‌ای تقدم دارد.



، سال بيست‌وسوم، شماره دوم، پياپي 90، زمستان 1404  54

منابع
قرآن یرکم.

بحرالعلوم، محمد بن‌ محمد )1384(. تفسري عفرانى مثنوى معنوى. تهران: ايران ياران.
تميمى آمدى، عبدالواحد  بن  محمد )۱۳۶۶(. تصنفي غرر الحكم و درر اكللم. تحقیق مصطفی درايتى. قم: دفتر تبلیغات اسلامي

جعفری، محمدتقی )۱۳۶۸(. رشح مثنوى. چ دهم. تهران: اسلامي.
چالمرز، آلن اف. )۱۳۷۸(. چیستی علم: درآمدی بر کماتب علمش‏ناسی فلسفی. ترجمۀ سعید زیباکلام. ویرایش دوم. تهران: سمت

حسین‌زاده، محمد )۱۳۸۲(. پژوهشی تطبیقی در معفرتشناسی معاصر. قم: مؤسسۀ آموزشی و پژوهشی امام خمینی؟رح؟.
حسینی طهرانی، سیدمحمدحسین )۱۴۳۲ق(. توحید علمی و عینی در کماتیب حکمی و عفراین. مشهد: علامه طباطبائی.

عارفی، عباس )۱۳۸۱(. معفرت و گوهنهای توجهی. ذهن. 9)3(، 3ـ20.
قائمی‌نیا، علیرضا )۱۳۸۲(. شبهک معفرت یدنی )بحثی در ساختار معرفت دینی(. قبسات، 8 )28(، 19ـ36.

قائمينيا، عليرضا )1382(. معفرت يدني ذاتاًً متحول است. ‌در گفت‌وگو با خبرگزاري مهر )2(. 9 آذر 1382، کد خبر 40572 
https://www.mehrnews.com

قائمينيا، عليرضا )۱۳۹۶(. معماری علم یدنی )نظریة پیوندی در باب علم دینی(. تحقیقات بنیادین علوم انسانی، 2)7(، ۴۰-۷.
قربانی، هاشم )۱۳۹۵(. الگوی مبناگرایی یفلسوفان مسلمان: تحلیل بازگشت و ابتنای گزاره های غیرپایه به گزاره های پایه. 

تأملات فلسفی، 17)6(، 135ـ154.
مصباح یزدى، محمدتقى )۱۳۹۱(. آموزش فلسفه. قم: مؤسسۀ آموزشى و پژوهشى امام خمیني؟رح؟.

مصباح يزدي،‌ محمدتقي )1398(. قند و بررسی کماتب خلاقی. تحقیق و نگارش احمدحسین شریفی. چ ششم. قم: مؤسسۀ 
آموزشى و پژوهشى امام خمینى؟رح؟.

Quine, W. V. (1953). From a Logical Point of View. (Cambridge, Mass.: Harvard University 

Press), 20-46, Originally published in Philosophical Review 60 (1951), 20-43.

Moser, Paul K. (1987), A Priori Knowledge. Oxford: Oxford University Press. 


