
Ma‘rifat-i Falsafi  

https://creativecommos.org/licenses/by-nc/4.0



20.1001.1.17354545.1404.23.2.3.0

10.22034/marefatfalsafi.2025.5001527

Abstract
Criticizing the dominant views in their respective philosophical cultures, 
both Mulla Sadra and Heidegger came to reinterpret the concept of 
causality in a novel way. They have, thus, provided a fitting ground 
for a comparative analysis. In his intellectual course, Mulla Sadra has 
connected the concept of causality to three different notions respectively: 
"existence connected [for-another]" (wujud rabeti such as an accident 
whose existence is for substance), "copula," (wujud rabti which connects 
the predicate to the subject) and "state of being" (tasha'un). While in the 
first two periods, the conventional meaning of causality is somewhat 
preserved, in the third period, under the influence of his theory of the 
"personal unity of existence," the duality between cause and effect is 
negated. The effect is then understood as a state or development of the 
cause, and thus the conventional meaning of causality is discarded.
Similarly, passing by the traditional account of Aristotle’s four causes, 
Heidegger links causality to "responsibility" and "letting something 
for presence." In his critique of the conventional notion of causality as 
"causality and effectiveness," Heidegger associates it with two key 
concepts: "poiesis" (bringing forth) and "aletheia" (truth or concealment). 
In his lectures on the fundamental principle, Heidegger, like Mulla Sadr, 
rejects the conventional meaning of causality and understands it in terms 
of the immediate manifestation of being.
Despite structural similarities in their approach to the concept of causality, 
the philosophical foundation, intellectual concerns, and methodology of 
the two thinkers are clearly distinct from one another.

Keywords:causality, copula, state of being, aletheia, poiesis.

Received: 2025/01/07 - Accepted: 2025/10/22

Mojtaba Etemadinia /Assistant Professor, Department of Philosophy and Logic Education, Farhangian 
University, Tehran, Iran .                                                                                             � m.etemadinia@cfu.ac.ir

Ali Harati         / A Ph.D. holder in comparative philosophy, Qom University.� a.harati@stu.qom.ac.ir

A Comparative Study of the Views of Mulla Sadra and Heidegger on 
Causality and Its Origin

2026, Vol. 23, No. 2, 55-74



https://creativecommos.org/licenses/by-nc/4.0

نوع مقاله: پژوهشي

دريافت: 1403/10/18 - پذيرش: 1404/07/30

20.1001.1.17354545.1404.23.2.3.0

10.22034/marefatfalsafi.2025.5001527

4ـ7 سال بيست‌وسوم، شماره دوم، پياپي 90، زمستان 1404، ص 55

چکيده
صدرالمتألهين و هایدگر ازآن رو که هر دو با نقد دیدگاه های غالب در فرهنگ فلسفی متبوع خود، در 
پی بازخوانی و ارائة تفسیری نو از مفهوم »علیت« اند، بستری مناسب برای بررسی های مقایسه ای 
فراهم می آورند. صدرا در سه دوره از حیات فکری خود، مفهوم مزبور را ـ به ترتیب ـ با سه مفهوم 
»وجود رابطی«، »وجود رابط« و »تشأن« پیوند می دهد. اگرچه در دو دورة نخست، تا حدی معنای 
متعارف »علیت« حفظ  شد، اما در دورة سوم و در پرتو باور به نظریة »وحدت شخصی وجود«، با 
نفی ثنویت مألوف میان علت و معلول، معلول به مثابة شأنی از شئون علت و تطوری از تطورات آن 
تلقی گردید و بدین سان، معنای رایج »علیت« کنار گذاشته ‌شد. هایدگر نیز با عبور از تلقی‌های سنتی 
از علت های چهارگانة ارسطویی، علیت را با »مسئول بودن« و »راهی کردن چیزی برای حضور« 
پیوند می زند. او ضمن نقد معنای متداولِِ »سبب بودگی و اثرگذاری« در علیت، آن را با دو مفهوم 
»پوئسیس« و »اَلَِثِیا« قرین می سازد. هایدگر در درس گفتارهای اصل بنیاد ـ همانند ملاصدرا ـ با 
نفی معنای متعارف علیت، آن را در پرتو ظهور و آشکارگی بی واسطة هستی فهم میکند. با وجود 
شباهت های ساختاری در مواجهه با اصل »علیت«، پایگاه فلسفی، دغدغه های فکری و روش‌شناسی 

این دو فیلسوف، به روشنی از یکدیگر متمایزند.

کليدواژه ها: علیت، وجود رابط، تشأن، اَلَِثِیا، پوئسیس.

a.harati@stu.qom.ac.ir �.دکترای فلسفه تطبيقی دانشگاه قم /                           
m.etemadinia@cfu.ac.ir                          	.مجتبی اعتمادی نيا/ استاديار گروه آموزش فلسفه و منطق دانشگاه فرهنگيان تهران

علی هراتی

بررسی مقايسه اي ديدگاه صدرالمتألهين و هايدگر در باب عليت و خاستگاه آن



57بررسی مقايسه‌اي ديدگاه صدرالمتألهين و هايدگر در باب عليت و خاستگاه آن / علی هراتی و... 

مقدمه

)از برجسته ترین فیلسوفان سنت قاره ای در قرن بیستم(  )بنیان گذار حکمت متعالیه( و هایدگر  صدرالمتألهين 
تأملی هستی شناختی،  با  به چالش کشیده‌ و کوشیده‌اند  را  رایج دربارة علیت  به نوبة خود، نظریه های  هریک 

بنیان های پنهان این مفهوم را آشکار سازند.
صدرالمتألهين با گذار از اصالت ماهیت به اصالت وجود و سپس با عبور از آن به نظریة »وحدت شخصی وجود«، 
در نهایت »علیت« را به مفهوم »تشأن« فرومیکاهد. هایدگر نیز با عبور از تفکر متافیزیکی رایج، به پدیدارشناسی 

تأویلی )هرمنوتیکی( روی می آورد و علیت را به مسئولیت، وامدار بودن، و در نهایت، به »اَلَِثِیا« ارجاع می‌دهد.
هیچ یک از این دو فیلسوف، اصل »علیت« را نفی نمیکنند، بلکه بر ضرورت بازاندیشی و بازخوانی آن تأکید می‌ورزند

به نظر می رسد طرح فکری این دو اندیشمند، حائز اهمیت بنیادین باشد؛ زیرا بدون بازگشت به معناشناسی 
ریشه ای علیت، نمی توان در برابر شکاکان، تبیینی موجه و قابل  قبول از آن ارائه داد.

صدرالمتألهيـن میکوشـد از یکسـو، معنـایی از اصـل »علیـت« ارائـه دهـد کـه در آن، مناط ربـط معلول 
بـه علـت، وجـود آنهـا باشـد؛ و از سـوی دیگر، بـه ریشـه های هستی شـناختی علیت نفـوذ کند و بـا معرفی آن 

به مثابة تجلی و ظهور، آن را با دیدگاه توحیدی ادیان الهی همسو سازد.
در مقابل، هایدگر در پی آن است که از یکسو، معنایی از »علیت« عرضه کند که از تحلیل های ذهن گرایانة 
)سوبژکتیویستی( آشکار هیومی و ذهن گرایانة پنهان کانتی مصون باشد؛ و از سوی دیگر، در خود اصل »علیت« 

رخنه کند تا به دیدگاهی دربارة »ازخودبرآمدن« و شکوفایی عینی هستی دست یابد.
صدرالمتألهين در برابر متکلمانی قرار داشت که علیت را »عادت الهی« می‌دانستند، و هایدگر در برابر تجربه‌گرایانی 
که علیت را به »عادت ذهنی« فرو میکاستند. در این بسترها، هر دو متفکر ضمن پذیرش اصل »علیت«، در پی 

آن‌اند که نشان دهند تبیین های الهیاتی و روان شناسانة رایج، توان توضیح کافی برای این اصل ندارند.
ـ که هریـک به‌ نحـو نقادانه  همـة ایـن مـوارد نشـان می دهـد کـه مقایسـة دیدگاه های این دو فیلسـوف ـ
بـه سـنت فلسـفی باسـابقه ای تعلق دارنـد ـ می توانـد رویکردی معقـول و موجه باشـد و در جهـت ارائة فهمی 

ژرف و خلاف آمد عادت از مفهوم »علیت«، سودمند واقع شود.
بـر اسـاس بررسی هـای انجام شـده، تاکنـون پژوهشی جامع و مسـتقل در قالـب کتاب یا مقاله، به مقایسـة 
دیدگاه هـای صدرالمتألهيـن و هایدگـر دربـارة مسـئلة »علیـت« اختصاص نیافتـه، اگرچه نظام فلسـفی این دو 

اندیشمند بزرگ، بارها تحلیل و مقایسه شده است.
دربــارة صدرالمتألهيــن، دیدگاه هــای او در بــاب علیــت به طــور گســترده مــورد مطالعــه قــرار گرفته انــد؛ 



، سال بيست‌وسوم، شماره دوم، پياپي 90، زمستان 1404  58

امــا در خصــوص هایدگــر ـــ به ویــژه در منابــع فــارسی ـــ پژوهش هــای مســتقلی کــه به طــور خــاص بــه 
این موضوع پرداخته باشند، بسیار اندک و بلکه نایاب اند.

در این میان مقالۀ »بازسازی سیر سه‌مرحله‌ای مبحث علیت در حکمت متعالیه« )سعادت مصطفوي و ديگران، 
1392(، تأملات صدرالمتألهين در باب علیت را در سه دورة فکری او بررسی کرده اند. این نوشتار در ساماندهی 

دیدگاه های صدرا، از این مقاله بهره برده  است.
مقالۀ »مناط علیت در نظر ملاصدرا و حکمای پس از ملاصدرا« )غفاري، 1401(، ملاک نیازمندی اشیا به علت 
را از منظر ملاصدرا واکاوی کرده است. از نظر نویسنده، صدرالمتألهين و پیروان او فقر و فاقت وجودی معلول را 
مناط علیت دانسته‌اند، درحالیکه در برخی روایات منقول از امامان شیعه؟عهم؟، ملاک نیازمندی معلول به علت، نیاز 

معلول در وجود قائم به غیر عنوان شده است. نویسنده نظر اخیر را بر دیدگاه پیروان صدرا ترجیح داده است.
در بــاب علیــت از منظــر هایدگــر نیــز تنهــا مقالــۀ »وســاطت علیــت بــه معنــای یونــانی در درک هایدگــر 
ــا تمرکــز بــر رســالة پرســش از تکنولــوژی، نشــان داده اســت کــه  از تکنولــوژی« )موســويمهر، 1392(، ب
چگونــه هایدگــر در تبییــن ذات فنــاوری نویــن، از مفهــوم یونــانی علیــت نــزد پیشاســقراطیان بهــره بــرده 

است. نقطة ثقل این مقاله تلقی بنیادین و نامتعارف هایدگر از مفهوم »تکنولوژی مدرن« است.
چنانکه پیداست، به رغم واکاوی تفصیلی دیدگاه های صدرالمتألهين در باب علیت و پژوهش های اندک 
دربارة هایدگر، بررسی مقایسه ای دیدگاه های این دو فیلسوف در زبان فارسی، موضوعی تازه و بستری نکاویده 

است، و این همان مقصودی است که مقالة پیش رو در پی ساماندهی آن است.
در جهت تحقق این هدف، ابتدا با اتکا به دو اثر الحکمة المتعاةیل یف الأسفار العقلةی الأربعة و الشواهد ارلبوبةی 
یف المناهج السلوةیک، و با بهره گیری از روش توصیفی ـ تحلیلی، دیدگاه صدرالمتألهين را در باب علیت در سه 
قالب وحدت تشکیکی، و اصالت وجود مبتنی‌بر وحدت  دورة فکری )شامل اصالت ماهیت، اصالت وجود در 

شخصی( بررسی خواهیم کرد.
ـــوژی و درس گفتارهـــای  ـــر دو رســـالة پرســـش از تکنول ـــر، مبتنی ب ـــه ســـراغ دیدگاه هـــای هایدگ ســـپس ب

اصل بنیاد خواهیم رفت.
در پایان، وجوه افتراق و اشتراک دیدگاه های این دو فیلسوف را در باب علیت و خاستگاه آن با یکدیگر 
مقایسه خواهیم کرد تا ضمن ارائة تحلیل های تاریخی و برون‌متنی از طرح فکری آنها، پرتوی بر برخی تلقی‌های 

نامتعارف از مفهوم »علیت« در دو اقلیم فلسفی به ظاهر متمایز افکنده شود.



59بررسی مقايسه‌اي ديدگاه صدرالمتألهين و هايدگر در باب عليت و خاستگاه آن / علی هراتی و... 

1. صدرالمتألهین و بازنگری در مفهوم »علیت«

با تأملی ژرف در آثار صدرالمتألهین، می توان دریافت که او در طول حیات علمی خود، تحولات فلسفی قابل 
 توجهی را از سر گذرانده است. این تحولات را می توان در قالب سه سیر فلسفی عمده دسته بندی کرد:

نخست. سیر مبتنی بر اصالت ماهیت؛
دوم. سیر مبتنی بر اصالت وجود در چارچوب وحدت تشکیکی؛
سوم. سیر مبتنی بر اصالت وجود در چارچوب وحدت شخصي.

بررسی ها نشان می دهند که مواضع فلسفی صدرالمتألهین در هریک از این مراحل دگرگون شده و با تحول 
اندیشة او، دگرگونی هایی در مبانی و نتایج فلسفی اش نیز پدید آمده است.

خود صدرالمتألهین نیز بر این باور بود که سومین مرحله از سیر فلسفی‌اش )یعنی مرحلة اصالت وجود مبتنی‌بر 
وحدت شخصی( کامل ترین مرحلة تکامل فلسفی و حکمی اوست )صدرالمتألهین، 1981، ج۲، ص۲۹۲(.

صدرالمتألهین مسئلة »علیت« را نیز متناسب با هریک از مراحل فکری خود مورد توجه قرار داده و در هر 
مرحله، الگو و تلقی خاصی از آن ارائه کرده است.

از نمایندگان برجستة جریان نوصدرایی، بر این نکته تأکید دارد که  آيت الله جوادی آملی، به عنوان یکی 
ملاصدرا در سیر فلسفی و حکمی خود، مراحل گوناگونی را پشت سر گذاشته و بنابراین، در تفکر فلسفی اش، نه 

ایستا، بلکه پویا و رونده بوده است )ر.ک. جوادی آملی، 1377ـ1378(.
در نخستین مرحله، صدرالمتألهين همانند بسیاری از فیلسوفان پیشین، ماهیت ها و کثرت های موجود در 

عالم هستی را عین واقعیت و مستقل از یکدیگر می پنداشت.
در مرحلة دوم، با ژرف‌اندیشی بیشتر، به حقیقت واحد و مشترکی که در پس کثرت موجودات نهفته است، پی 
برد؛ حقیقتی که همان اصل وجود یا خودِِ هستی است و همة موجودات، در مراتب و درجات مختلف، از آن بهره‌مندند

اما در عالی‌ترین مرحلة تفکر فلسفی خود، به این نتیجه رسید که تمام اعیان، اشیا و کثرات عالم به ‌سبب فقر وجودی 
ذاتی شان، جز مظاهر و تجلیات یک حقیقت متعالی و برتر نیستند )ر.ک. سعادت مصطفوی و دیگران، 1392(.

در باب »علیت« نیز صدرا در مرحلة نخست، علیت را در سطحی‌ترین نوع وجودشناختی )یعنی نگاه ماهوی( بررسی 
میکند. سپس در مرحلة دوم، علیت را با وجودشناسی عمیق تری )یعنی نگاه مبتنيبر اصالت وجود( تحلیل می نماید. و 

در نهایت، در مرحلة سوم، علیت را در پرتو وجودشناسی مبتنی بر نظریة »وحدت شخصی وجود« واکاوی میکند.
نکتة قابل  توجه آنکه صدرالمتألهين در مراحل بعدی، نظریات مراحل پیشین را نفی نکرده، بلکه آنها را 

به عنوان پله هایی برای صعود به مراتب عالی تر هستی شناسی تلقی کرده است.



، سال بيست‌وسوم، شماره دوم، پياپي 90، زمستان 1404  60

برای نمونه، در کتاب الشواهد الربوبیه ـ که از آثار نهایی اوست ـ همچنان شاهد موضع‌گیری هایی در چارچوب 
مرحلة نخست هستیم. بنابراین، ملاصدرا با طرح هر دیدگاه جدید، دیدگاه پیشین خود را کنار نگذاشته، بلکه آن 
را متناسب مرتبه ای خاص از هستی شناسی دانسته و دیدگاه تازه را مبتنی بر مراتب عمیق تر هستی ارائه کرده 

است )سعادت مصطفوی و دیگران، 1392، ص۲۳(.
در ادامه، با هدف تحلیل و بررسی دیدگاه صدرالمتألهين در باب علیت، دو اثر الحكمة المتعاةيل في الاسفار العقلةي 
الاربعه و الشواهد الربوبیه ـ ازآن‌روکه دربردارندة امهات آراء او در این زمینه‌اند ـ محور بحث و تأمل قرار خواهند گرفت

1-1. مرحلة اول: تفسیر علیت بر مبنای وجود رابطی

ملاصدرا در برخی از آثار خود، از حکمای پیشین ستایش کرده و فهمی از علیت را به آنان نسبت می‌دهد که هرچند 
با نگاه ماهوی همراه است، اما تحقق لنفسه را از معلول ـ چه جوهر باشد و چه عرض ـ نفی میکند. در این دیدگاه، 
معلول دارای »وجود رابطی« است. به ‌بیان دیگر، جز علت‌العلل )یعنی حق تعالی( هیچ موجودی به طور مستقل و 

لنفسه وجودی ندارد. سایر موجودات، اگرچه از نوعی وجود فی نفسه برخوردارند، اما این وجود »لغیره« است.
در این مرحله، با موضعی ماهوی و کثرت نگر مواجه ایم. صدرالمتألهين گاه تعریفی از علیت ارائه می دهد که 
با وجود رابطی معلول سازگار است؛ یعنی برای معلول، وجود فی نفسه قائل می‌شود، هرچند آن را »لغیره« می‌نامد. 
با این حال، باید توجه داشت که این دیدگاه، از نگاه ماهوی رایج ـ که وجود معلول را در صورت جوهری بودن، 

دارای وجود لنفسه می داند ـ فاصله گرفته و به تلقی وحدت انگارانه نزدیکتر شده است.
بر اساس تعبیر ملاصدرا در کتاب الشواهد الربوبیه، موجوداتی که از حق سرچشمه می‌گیرند، هستی شان در ذات 
خود )فی نفسه(، همان هستی‌ای است که از حق دارند )یعنی لغیره(، بدون هیچ تفاوتی )صدرالمتألهین، ۱۳۶۰، ص۱۴۵(

همچنین مطابق آنچه در الاسفار الاربعه آمده، وجود معلول در ذات خود )فی نفسه(، همان وجودی است که 
به واسطة فاعل دارد )لغیره(؛ و این همان صدور معلول از فاعل است، بی آنکه تفاوت حیثیتی میان این دو، وجود 

داشته باشد )صدرالمتألهین، ۱۹۸۱، ج۶، ص۳۲۹(.
ــن، ۱۹۸۱، ج۴،  ــثلًاً، صدرالمتألهی ــر )م ــابه دیگ ــارات مش ــز در عب ــارات و نی ــن عب ــن در ای صدرالمتألهي
ص۲۳۲(، تأکیــد میکنــد کــه وجــود موجــودات فی نفســه چیــزی جــز وجودشــان بــرای خداوند متعال نیســت؛ 

و این بدان معناست که معلول فاقد وجود لنفسه است.

2-1. مرحلة دوم: تفسیر علیت بر مبنای وجود رابط

صدرالمتألهين در این مرحله، با اتکا به فهمی که از فقر وجودی موجودات به دست آورده است، تحقق همة 
معالیل را از سنخ تحقق »وجود رابط« می داند. بر اساس این دیدگاه، همان گونه که »حرف« در زبان، وجود 



61بررسی مقايسه‌اي ديدگاه صدرالمتألهين و هايدگر در باب عليت و خاستگاه آن / علی هراتی و... 

مستقلی ندارد و معنای آن در گرو دیگر اجزا و ارکان جمله است، معالیل نیز فاقد وجود مستقل فی نفسه اند.
به‌زعم ملاصدرا، دیدگاه رایج حکما و فلاسفة الهی مبنی بر اینکه وجود معلول به عنوان معلول، همان وجودش 
برای علت است )یعنی فی نفسه، اما لغیره(، حق مطلب را در توحید الهی ادا نمیکند؛ زیرا آنان با اثبات وجودی متمایز 
از وجود حق برای ممکنات، نوعی ثنویت در وجود را به رسمیت می شناسند )صدرالمتألهین، 1981، ج1، ص329ـ330(

تفاوت نظر ملاصدرا با قاطبة فلاسفه در این است که آنان وجود معلول را »رابطی« می دانند، اما او آن را 
با وجود  برای وجود ممکن، وجودی مغایر  از نظر صدرا، لازمة سخن فلاسفه آن است که  »رابط« می نامد. 

حق تعالی در نظر گرفته شود، هرچند این وجود مغایر، با حق تعالی مرتبط باشد و از او منسلخ نباشد.
اما صدرالمتألهين بر آن است که همة موجودات تنها در سایة وجود مستقل تحقق دارند؛ به این معنا که آنها ذاتی 

جز ربط به وجود مستقل ندارند. ممکنات حتی اگر در ذهن حاضر شوند، به عنوان ربط و تعلق به او در ذهن می آيند.
بنابراین، اگر این موجودات و معالیل فاقد ذات مستقل اند، نمی توان فارغ از ربط و تعلق به علت، احکامی را 
به آنها نسبت داد؛ درست مانند حروفی که در جمله بهکار می روند، اما استقلال معنایی ندارند، بلکه معنای آنها 

از دیگر کلمات موجود در جمله به دست می آيد.
صدرالمتألهين در این‌باره می نویسد: »ان الممنك لا یمنک تحللي وجوهد لإى وجود و نسبة لإى الباري، بل هو منتسب 
بنفسه، لا بنسبة زائدة رمتبط بذاته لا بربط زائد، كيفون وجود الممنك راباًيطً عندهم و راباًطً عندنا« )صدرالمتألهین، 1981، 
ج1، ص330(؛ وجود ممکن را نمی توان به دو بخشِِ وجود و نسبت به خداوند تقسیم عقلانی کرد، بلکه او به خودی خود به 
خداوند منتسب است، نه به‌واسطة یک نسبت افزوده شده. او با ذات خود به خداوند مرتبط است، نه با یک رابط اضافی. 

بنابراین، وجود ممکن از نظر آنان )فلاسفة دیگر( رابطه‌ای است، اما از نظر ما رابط )یعنی عین ربط( است.
در همین زمینه، ملاصدرا در جای دیگر تصریح میکند که آنچه »معلول« نامیده می شود، در حقیقت هویتی 
مباین با هویت علتِِ خود ـ که آن را افاضه کرده است ـ ندارد تا بتوان با دو هویت مستقل در اشارة عقلی مواجه 

شد: یکی افاضهکننده و دیگری افاضه شده )صدرالمتألهین، 1360، ص49(.
مفهوم »وجود رابط« در دیدگاه صدرالمتألهين، مفهومی تعلقی و وابسته است که تعقل آن به تنهایی ممکن 
نیست و از سنخ »معانی حرفی« است. امکان ندارد این شأن و حیثیت از آن منسلخ شود و با عطف توجه به آن، 

واجد »معنای اسمی« گردد یا به وجود محمولی تبدیل شود )صدرالمتألهین، 1981، ج1، ص82(.
ــه وجــود  ــه ابقــای او ـــ و ب ــه بقــای حق تعــالی ـــ و ن در ایــن ســاحت، تمــام موجــودات در نهایــت، ب

حق تعالی ـ و نه ایجاد او ـ واجد موجودیت اند.
این تفاوت ها از تمایز میان »وجود رابط« و »وجود رابطی« معلول در نسبت با علت ناشی می شود. در تلقی 



، سال بيست‌وسوم، شماره دوم، پياپي 90، زمستان 1404  62

»وجود رابطی«، هنوز برای اشیا، نوعی وجود نیمه مستقل قائل هستیم؛ اما در تلقی »وجود رابط«، فقر به عین 
فقر است و آن وجود نیمه مستقل به وجودی عین وابستگی ـ نه وجودی با وابستگی ـ تحول می یابد.

3-1. مرحله سوم: تفسیر علیت بر مبنای تجلی و تشأن

نظریة »وجود رابط« در اندیشة صدرالمتألهين، ایستگاه پایانی تأملات فلسفی او نیست، بلکه وی با پیگیری لوازم 
و نتایج این نظریه، به افق نظریة »وحدت شخصی وجود« راه می برد. با توجه به سیر تکاملی و مرحله ای فلسفة 

ملاصدرا، می توان دو تفسیر از نظریة وجود رابط ارائه کرد:
نخست. تفسیر فلسفی که در آن، وجود رابط به معنای »عین الربط« بودن وجود ممکنات در قیاس با وجود 
واجب است. در این تفسیر، ممکنات بهره ای از وجود دارند و این تلقی رایج در حکمت متعالیه، بر مبنای نظام 

تشکیکی وجود بنا شده است.
به مثابة وجود رابط، اطوار و شئون  این تفسیر، موجودات  بر اساس  این نظریه است.  دوم. تفسیر عرفانی 
حق تعالی شمرده می شوند و هیچ بهره ای از وجود حقیقی ندارند. از این منظر، حقیقت وجود و وجود حقیقی، 

صرفاًً ناظر به »واحد شخصی« است.
تفسیر عرفانی از وجود رابط بدین معناست که هرچند در نگاه متداول، به ممکنات عنوان »وجود« و »موجود« 
اطلاق می شود، اما درواقع، آنها وجود حقیقی ندارند و تنها شئون و اطوار وجود واحدند. این وجود واحد، همان 

حق تعالی است که بر سراسر هستی سیطره دارد.
اثبات وحدت شخصی وجود، قول به تشکیک در مظاهر، و برچیده شدن نظام علیت متعارف فلسفی، ازجمله 

نتایج و پیامدهای این تفسیر است.
نظریة »وجود رابط معلول« از منظر صدرا، پلی است که اندیشة فلسفی را به چشم اندازی عرفانی رهنمون 
می سازد. بر این اساس، با ساختارشکنی و لایه برداری از نظریة »وجود رابط معلول«، صدرالمتألهين به این نتیجه 
می رسد که در این سطح از تفکر، بهکارگیری اصطلاح »علت و معلول« به معنای متداول ـ که ناظر به دوگانگی 

آنهاست ـ باید کنار گذاشته شود. او در این باره می نویسد:
ً������ن������ و معلولًاً بحسب النظر الجليل، قد آل آخر الأمر بحسب السلوك  فما وصفناه أولًاً أ��
العرفاني إلى كون العلة منهما أمراًً حقيقياًً و المعلول جهةًً من جهاته، و رجعت علّيّة الممّّسى بالعلّةّ و تأثيره 
للمعلول إلى ت�ط�و�����ٍ و تح����ي�����ٍ لا انفصال شيءٍٍ مباينٍٍ عنه )صدرالمتألهین، 1981، ج2، ص300(

پس آنچه را در ابتدا و به حسب نظر دقیق می گفتیم که در نظام هستی، علت و معلول وجود دارد، به حسب سلوک 
عرفانی در نهایت بدان بازمی گردد که علتْْ امری حقیقی، و معلولْْ جهتی از جهات اوست؛ و علیتی که همانا 



63بررسی مقايسه‌اي ديدگاه صدرالمتألهين و هايدگر در باب عليت و خاستگاه آن / علی هراتی و... 

ِ������و��������� خودِِ آن امر حقیقی و تحیّّث به حیثیتی از حیثیات برمی‌گردد،  تأثیر علیت در معلول است، به تط��
نه جدا شدن چیزی مباین از او.

بدین سان، صدرالمتألهين در این عبارت و نیز در مواضع مشابه )مثلًاً، 1981، ج1، ص305 و 46ـ47(، با 
تغییر معنای متعارف »علیت«، تفسیری عرفانی از آن ارائه میکند؛ تفسیری که بر اساس آن، علت دیگر وجودبخش 

معلول نیست، بلکه معلول شأنی از شئون علت و تطوری از تطورات آن به شمار می آید.
ایـن همـان آمـوزة عرفـانی ابن عربی و پیـروان اوسـت )در این بـاره ر.ک. طاهـری و اعتمادی نیـا، 1391( 
کـه ملاصـدرا در نهایـت، پـس از یـک سیر فلسـفی، به آن دسـت یافته اسـت. او هنگامیکه در پایـان مباحث 
علـت و معلـول در جلـد دوم الاسـفار الاربعـه، در نهایـت، علیت را به تشـأن ارجـاع می دهـد، آن را بزرگ ترین 
دسـتاورد فلسـفة خویـش قلمـداد میکنـد و آن را مایة اتمام و اکمال فلسـفه و حکمت می دانـد و در این زمینه، 

مذهب حق را همان مذهب عرفا معرفی میکند )صدرالمتألهین، 1981، ج2، ص292(.
صدرالمتألهين بدین سان از تفسیر رایج فلسفی وجود رابط دست کشیده و به تفسیر عرفانی آن روی آورده 
است. در چنین وضعیتی، هم تقسیم بندی متعارف میان علت و معلول، و هم رده بندی وجود به »وجود فی نفسه« 
و »وجود فی غیره« از میان می رود و تنها یک معنا از وجود موضوعیت می یابد: »وجود فی نفسه لنفسه بنفسه« 
که همان حق واجب متعال است. بر این اساس، سایر موجودات در حقیقت، صرفاًً شئون و مظاهر وجود حق‌تعالی‌اند

بدین سان، ممکن در مرتبة ذات خود، اصلًاً موجود نیست؛ نه فی نفسه، نه بنفسه، و نه لنفسه، بلکه ممکن 
بما هو ممکن، وجودی اعتباری نسبت به مبدأ اول دارد که همانا واجب بالذات و موجود فی نفسه بنفسه لنفسه 

است )صدرالمتألهین، 1354، ص32ـ33(.

2. هایدگر و بازنگری در مفهوم »علیت«

دیدگاه هایدگر دربارة علیت و سیر تطورات آن را می توان در دو اثر مهم او پی گرفت: رسالة پرسش از تکنولوژی 
و درس گفتارهای اصل بنیاد.

ایـــن دو اثـــر افـــزون بـــر آنکـــه در بخش هـــایی به صراحـــت بـــه بحـــث »علیـــت« می پردازنـــد، در 
ـــده اند. در  ـــه ش ـــال های ۱۹۵۵ و ۱۹۵۶ ــــ ارائ ـــب در س ـــر ــــ به ترتی ـــری هایدگ ـــوغ فک ـــال های اوج بل س
ـــایی  ـــا معن ـــت ت ـــده اس ـــت، کوشی ـــکی از علی ـــنتی و متافیزی ـــای س ـــور از تلقی ه ـــا عب ـــر ب ـــار، هایدگ ـــن آث ای
بنیادین تـــر و هستی شناســـانه از آن ارائـــه دهـــد؛ معنـــایی کـــه نه تنهـــا از چارچـــوب علیـــت ارســـطویی 

فاصله می گیرد، بلکه از تحلیل های ذهن گرایانة هیوم و کانت نیز فراتر می رود.



، سال بيست‌وسوم، شماره دوم، پياپي 90، زمستان 1404  64

در ادامـــه، بـــا تمرکـــز بـــر ایـــن دو اثـــر، بـــه واکاوی تلـــقی هایدگـــر از علیـــت و دگرگونی هـــای 
مفهومی آن در اندیشة متأخر وی خواهیم پرداخت.

1-2. تحلیل مفهوم »علیت« در رساله »پرسش از تکنولوژی«

پیش از نگارش رسالة پرسش از تکنولوژی، هایدگر در اثر هستی و زمان، مفهوم »علت« را با مفاهیمی همچون 
»مقصر بودن«، »مسئول بودن«، »بانی بودن« و حتی »سبب ساز بودن« قرین می سازد )هایدگر، ۱۳۸۹، ص۳۶۰(. 

این معانی کم وبیش در رسالة پرسش از تکنولوژی نیز حفظ شده اند.
به زعـم هایدگـر، هـر آنچـه معلـولی در پی دارد، »علـت« خوانـده می شـود؛ اما علـت صرفاًً آن نیسـت که 
چیـزی را بـه وجـود آورد، بلکـه غایـت یـا هـدفی کـه ماهیـت و پدیـدار مـورد نظـر در پی آن اسـت نیز علت 

به شمار می آید )هایدگر و ديگران، ۱۳۹۳، ص۷(.
او یادآور می شود که فلسفه قرن هاست آموزش می‌دهد که علت بر چهار نوع است: علت مادی، علت صوری، 
علت غایی و علت فاعلي. برای توضیح این چهار نوع علت، هایدگر از تمثیل »جام نقره‌ای« بهره می‌گیرد و می‌پرسد

شاید دیگر وقتش رسیده باشد که بپرسیم: چرا فقط چهار نوع علت وجود دارد؟ اصلًاً معنای 
واقعی »علت« در ارتباط با انواع چهارگانة مذکور چیست؟ منشأ خصلت علّیّ این چهار علت 
چیست که به آنها تا این حد وحدت بخشیده است که به یکدیگر تعلق داشته باشند؟ )هایدگر 

و ديگران، ۱۳۹۳، ص۸(.

هایدگر خاطرنشان میکند که ما برای مدت زمانی طولانی، علت را تنها به مثابة امری سبب شونده تصور کرده ایم. 
در این تلقی، علت فاعلی ـ که تنها یکی از علل اربعه است ـ به معیار و ملاک اصلی علیت تبدیل شده است.

دامنة این تلقی تا آنجا گسترش یافته که حتی علت غایی نیز دیگر به عنوان علت شناخته نمی شود.
از نظر هایدگر، آنچه را ما »علت« می نامیم، یونانیان باستان »aí�tion» (αἴ�τιον) می خواندند؛ یعنی چیزی 

که چیز دیگری به آن مدیون است.
در تفکر یونانی، علل اربعه شکل های گوناگون »مدیون بودن« یا »مسئول بودن« نسبت به چیزی هستند؛ 
انحایی که با وجود تفاوت، به یکدیگر تعلق دارند )هایدگر و ديگران، ۱۳۹۳، ص۸(. اتحاد علل اربعه را می توان در 
جهت تحلیل پدیدارشناسانة هایدگر از مواجهة عملی و ماقبل نظری انسان با جهان دریافت )هایدگر، ۱۳۸۹، ص۹۲(

در تمثیل »جام نقره ای«، این ظرف مقدس به ماده ای که از آن ساخته شده )یعنی نقره( مدیون است. اما 
تنها به نقره مدیون نیست، بلکه به »صورت« و »شکل«ی که آن را از سایر ابزارها متمایز می سازد نیز مدیون 
است. همچنین جام نقره‌ای به »غایت« و »هدف«ی که برای آن استفاده می‌شود ـ مثلًاً، به‌عنوان ظرفی مقدس 

ـ نیز مدیون است و در نهایت، این جام به »نقره ساز« نیز مدیون است؛ کسی که آن را ساخته است.



65بررسی مقايسه‌اي ديدگاه صدرالمتألهين و هايدگر در باب عليت و خاستگاه آن / علی هراتی و... 

هایدگر تأکید میکند که نقره ساز با تأمل کردن ـ یا به زبان یونانی، »لگین« یا »لوگوس« )λό�γος( ـ این سه 
نحوه مدیون بودن را گرد هم می آورد )هایدگر و ديگران، ۱۳۹۳، ص9ـ10(. درنتیجه، در جام نقره‌ای به عنوان ظرف 
مقدس، چهار نحوه مدیون بودن حاکم است. این نحوه ها با یکدیگر تفاوت دارند، اما در عین حال، به یکدیگر تعلق دارند

هایدگر می پرسد: چه چیزی از همان آغاز، عامل وحدت آنهاست؟ این هماوایی و هماهنگی چهار نحوة 
مسئول بودن از کجا ریشه می گیرد؟ از نظر او، علل اربعه مسئول »در دسترس بودن« جام نقره ای در برابر ما 

هستند )هایدگر و ديگران، ۱۳۹۳، ص۱۱(.
در دسترس بودن، حضور یافتن امر حاضر را معیّّن می سازد. چهار طریقة مسئول بودن، امری را پدیدار میکنند. 
آنها به آن چیز اجازه می‌دهند که به حضور درآید، آن را آزاد می گذارند و بر سر راه رسیدن به حضور کامل او قرار 

می‌دهند. بنابراین، ویژگی اساسی »مسئول بودن« عبارت است از: »راهی کردن چیزی برای رسیدن به حضور«.
هایدگر خاطرنشان میکند که هماوایی چهار نحوة ره آوردن، امکان می دهد تا آنچه حضور ندارد، حضور یابد. 

آنها به اتفاق، تحت نظارت نوعی »آوردن« قرار دارند؛ آوردنی که امر حاضر را به ظهور می آورد.
او سپس با نقل  قولی از رسالة مهمانی افلاطون، این چهار نحوة ره‌آوردن را به »پوئسیس« )ποί�ησις( یا »فراآوردن« 
 )φύ� σις( »ارجاع می‌‌دهد. برای یونانیان، »پوئسیس« تنها به تولید ابزار یا آثار هنری محدود نمی شد، بلکه »فوزیس

یا طبیعت نیز نوعی پوئسیس بود، با این تفاوت که طبیعت، بدون نیاز به غیر، این فراآوردن را انجام می‌دهد؛
اما در فراوری انسانی ـ که یکی از نمودهای آن »تِخِنه« )τέ�χνη( است ـ فاعلیت فردی ضروری است 

)بیمل، ۱۳۸۷، ص۱۹۳(.
از نظر هایدگر، »فوزیس« والاترین شکل پوئسیس است؛ زیرا همانند غنچه‌ای که می شکفد؛ در آن خصوصیت 

شکوفایی وجود دارد )هایدگر و ديگران، ۱۳۹۳، ص۱۱(.
بدین‌روی، از منظر هایدگر، علل اربعه با وحدت و یکپارچگی شان، به مفاهیمی همچون »مسئول بودن«، »راهی 
کردن برای حضور یافتن«، »پوئسیس یا فراآوردن« و در نهایت، »فوزیس« یا »از ـ خود ـ بر ـ آمدن« دلالت میک‌نند

�ἀ( حرکت میک‌ند. او در دوره‌ای  λή� θεια( »هایدگر از دل مفهوم »علیت«، به سوی ظهور، نامستوری و» اَلَِثِیا
از حیات فکری خود، معتقد بود: نخستین فیلسوفان یونان، اَلَِثِیا را مساوق با »حقیقت« و در ارتباط با مفهوم 

وجود، به معنای ظهور و آشکارگی بهکار می بردند.
 .)Heidegger, 1998, p144( ترجمه میکند )unconcealment( »هایدگر گاه این واژه را به »نامستوری
در پی فراموشی حقیقت به مثابة اَلَِثِیا، موجودات دیگر به عنوان »امر حاضر« در نظر گرفته نمی شوند، بلکه به مثابة 
نظام مقولات  این رهگذر، در مهار علیت و  از  تلقی می گردند.  آدمی  ادراک  و  برابر ذهن  »برابرایستایی« در 



، سال بيست‌وسوم، شماره دوم، پياپي 90، زمستان 1404  66

ارسطویی گرفتار می شوند و التفات به آشکارگی آنها به محاق می رود.
برخی شارحان هایدگر، اَلَِثِیا را دال بر نسبتی میان بطون و ظهور می دانند و آن را در پرتو مفهوم »تجلی« 
قابل فهم می دانند. بر این اساس، موجودات معلول وجود نیستند، بلکه »فتح باب« وجودند؛ یعنی وجود را آشکار 

می سازند و از آن پرده برمی دارند )جمادی، ۱۳۹۲، ص۳۸۵(.
اما به  زعم هایدگر، مقبولیت علل اربعة ارسطویی ـ که بر دو پایة »نظم بخشی« و »کارآمدی« استوار است 
ـ ارتباط بی واسطة انسان با هستی را خدشه دار کرده است. درآمیختگی علیت ارسطویی با تِخِنه ـ که در آغاز 
نزد یونانیان به معنای »دانایی عملی« و در خدمت کشف و برملاسازی موجودات بود ـ موجب شد تا تِخِنه در 

نهایت به ابزاری برای تنظیم و کارامدسازی اشیا تبدیل شود )خاتمی، ۱۳۸۷، ص۲۹۳(.
به‌زعم هایدگر، بهره‌گیری از تِخِنه برای بهره‌وری از اشیا و کارامدسازی آنها بنیان فناوری نوین را قوام بخشید 

که مبتنی بر آن، اشیا به اعتبار نیرویی که برای مصرف آدمی ذخیره و فراهم می آورند، ارزش گذاری می شوند.
چیزهایی که بدون حضور فاعلِِ شناسایی )سوژة( انسانی در این جهان وجود دارند، با ورود او به عرصة 
ادراک، به اموری مفید و از آن مهم تر، به منابع قابل بهره برداری تبدیل می شوند. گُُلی در باغ که در غیاب فاعل 
شناسایی صرفاًً یک شیء یا معلوم طبیعی به شمار می رود، از این منظر، در پرتو فناوری نوین، همة طبیعت به 

همراه انسان،  منبع ذخیره به شمار می رود )احمدی، 1391، ص304(.

2-2. تحلیل مفهوم »علیت« در درس گفتارهای »اصل بنیاد«

هایدگر در درس گفتارهای اصل بنیاد به موضوع محوری تفکر خود، یعنی »هستی«، از زاویه‌ای تازه با عنوان »اصل 
بنیاد« می پردازد. در فلسفه، این اصل معمولًاً با عنوان »اصل جهت کافی« لایب‌نیتس یا همان اصل »علیت« 
شناخته می شود؛ اما هایدگر با نقد ترجمه های رایج، تأکید میکند که اصطلاحاتی همچون »جهت کافی«، »علت« 

یا »دلیل« برای ترجمة عنوان این درس گفتارها نارسا هستند و باید به جای آنها از معادل »بنیاد« استفاده کرد.
عنوان آلمانی این درس گفتار Der Satz vom Grund است که واژة Satz به‌معنای »جمله«، »گزاره« یا »اصل« 
و واژةGrund به‌معنای »علت«، »دلیل«، »عقل« و همچنین »خاک«، »زمین« و »بیخ« است. این تنوعِِ معنایی یکی 

از چالش های اصلی مترجمان آثار هایدگر است؛ زیرا او آگاهانه از واژگانی با بار معنایی چندگانه استفاده کرده است.
»اصل بنیاد« در بیان متعارف آلمانی این گونه فرمول بندی می شود: Nichts ist ohne Grund ؛ یعنی: هیچ 
چیز بدون بنیاد نیست. اما هایدگر با تأکید بر واژة ist )به معنای »هست« یا »است«( و تفاوت آهنگ خوانش 
این عبارت، دو تفسیر از آن ارائه می دهد: در خوانش نخست، تمرکز بر واژه های Nichts و ohne؛ و در خوانش 

دوم، تأکید بر ist و Grund قرار می گیرد.



67بررسی مقايسه‌اي ديدگاه صدرالمتألهين و هايدگر در باب عليت و خاستگاه آن / علی هراتی و... 

هایدگر خوانش دوم را برمی گزیند و نتیجه می گیرد: هستی همان بنیاد است.
از این منظر، ترجمة دقیق تر »اصل بنیاد« چنین است: نه چیزی هست بدون بنیاد.

مزیت این ترجمه آن است که هر دو واژة کلیدی »هست« و »بنیاد« را در خود دارد، و هایدگر از این 
همنشینی، این همانی هستی و بنیاد را استنباط میکند.

اما چرا باید Grund را به »بنیاد« ترجمه کرد؟
هایدگر این واژه را بیش از آنکه به معنای »علت« بداند، به معنای »خاک«، »زمین«، »بیخ« و »بن« در نظر 
می گیرد. از نظر او، »علت« مفهومی محدودتر از »بنیاد« است؛ زیرا »هر بنیادی می تواند علت باشد«، اما »هر 

علتی لزوماًً بنیاد نیست« )هایدگر، ۱۳۹۷، ص۲۱۲(.
به معنای  به‌طور اصطلاحی  بیان میک‌ند که   Abgrund واژة  با  را  ادامه، هایدگر مفهوم »بی بنیادی«  در 
»مغاک« یا »ورطه« است. پیشوند Ab- در آلمانی به معنای »دور شدن« است. بنابراین،Abgrund  به معنای 

»دور از بنیاد« یا »بنیادی که خود از بنیاد دور است« خواهد بود.
از نظر هایدگر، هستی هم Grund است و هم Abgrund؛ یعنی هم بنیاد همه چیز است و هم خود بی بنیاد 

است )هایدگر، ۱۳۹۷، ص۲۰۵(. با مسامحه می توان گفت: هستی، علتی است که خود علت ندارد.
هایدگر در ادامه، »اصل بنیاد« را در برابر قطعه ای از شعر آنجلوس سیلسیوس )Angelus Silesius( قرار 

می دهد و این دو را به مثابة دو طرز تفکر متقابل معرفی میکند )هایدگر، ۱۳۹۷، ص۷۴(:

گل سرخ بدون چراست؛ می شکفد، چون می شکفد              به خودش نظر ندارد، نمی پرسد آیا کسی می بیند او را؟

در این شعر، »گل سرخ« نماد هستی است؛ هستی‌ای که بنیاد ندارد، چرایی ندارد، و صرفاًً »هست؛ چون هست«
هایدگـر ایـن طـرز تفکر را »عرفانی« و »شـاعرانه« می نامد و آن را برتر از تفکر منطقی ـ فلسـفی می داند. 
به  زعـم او، پیـش از افلاطـون و ارسـطو، یونانیـان هسـتی را چنیـن می دیدند؛ با »چشـم هسـتی بین« به جهان 

می نگریستند و از هستی حیرت میکردند.
اما در دوران جدید، ما در خواب عمیق تفکر بازنمودی فرو رفته ایم؛ دیگر از مشاهدة موجودات شگفت زده 

نمی شویم و به محض مواجهه با چیزی، به دنبال چرایی و بنیاد آن می گردیم.
این طرز تفکر، دیر یا زود، هستنده ای از میان هستنده ها را به عنوان بنیاد برمی گزیند و ازاین رو اصلًاً به خودِِ 

هستی نمی پردازد؛ زیرا هستی را نمی توان به مثابة عین )ابژه( در برابر ذهن )سوژه( قرار داد.
درنتیجه، امر حاضر ـ یعنی آنچه بودنش مایة حیرت است ـ وقتی از منظر روابط علّیّ فهمیده می شود، دیگر 

»حضور« نخواهد داشت. علت یابی ها امر حاضر را بی حضور میکنند )جابری، ۱۳۹۷(.



، سال بيست‌وسوم، شماره دوم، پياپي 90، زمستان 1404  68

هایدگر با استناد به شعر سیلسیوس، نشان می دهد که هستی همان »گل« است که »می شکفد« و »علت« 
ندارد و »چرایی« ندارد و نباید از چرایی اش پرسید؛ چون »بی بنیاد« است. اما در تفسیر دقیق تر، توضیح می دهد 
که این قطعه شعر مخالف صورت بندی لایب نیتس از »اصل بنیاد« است که می گوید: »هیچ چیز بدون چرا 

نیست«. کلام آنجلوس سیلسیوس در تقابل با آن قرار دارد که می گوید: »گل سرخ بدون چراست«.
هایدگر وقتی شعر آنجلوس سیلسیوس را در برابر »اصل بنیاد« مطرح میکند، می خواهد بگوید: هستی در نظر 
او همین »گل« است که »می شکفد« و »علت« و »چرایی« ندارد و نباید از چرایی‌اش پرسید؛ چون »بی بنیاد« است. 
هایدگر توضیح می‌دهد که این قطعه شعر مخالف صورت بندی لایب‌نیتس از »اصل بنیاد« است که می گوید: »هیچ 
چیز بدون چرا نیست«. کلام آنجلوس سیلسیوس در تقابل با آن قرار دارد: گل سرخ بدون چراست. اما در تفسیر 
هایدگر با دقت در محتوای شعر آنجلوس سیلسیوس متوجه می شویم که شاعر اگرچه برای رویش گل سرخ »چرا« 
را انکار میکند، اما با کلمة »چون« دوباره به معنایی از بنیاد اشاره میکند. گل سرخ بدون »چرا« است، اما نه بدون 
»چون«. گویا ما با یک تناقض مواجه هستیم؛ یعنی نفی و اثبات همزمان یک چیز؛ یعنی بنیاد. بااین همه، آیا بنیادی 

که »چرا« در جست‌وجوی آن است، با بنیادی که »چون« فراهم میکند به معنای دقیق کلمه یکسان است؟
هایدگر پاسخ این پرسش را در بخش دوم شعر جست‌وجو میکند که می گوید: »به خودش نظر ندارد، نمی‌پرسد: 
آیا کسی می‌بیند او را؟« عبارت »به خودش نظر ندارد« مقصود از عبارت »بدون چراست« را نشان می‌دهد. گل 
سرخ، گل سرخ است، بی آنکه به توجه کردن به خودش و بازنمایی خودش نیاز داشته باشد. گل سرخ توجهی به 
بنیادهای خودش ندارد؛ توجه به بنیادها، میان شکفتن و بنیادهای شکفتن قرار نمی‌گیرد )هایدگر، 1397، ص77(.

در اینجا هایدگر در پی آن است تا ذهن گرایی و خودبنیادی نهفته در تفکر متافیزیکی ـ به ویژه عقل گرایی 
عصر جدید ـ را مورد انتقاد قرار دهد؛ تفکری که در آن هستنده تنها زمانی هستنده تلقی می شود که در برابر 
فاعل شناسایی )سوژه( قرار گیرد و بتواند به عنوان شیء مورد شناسایی )ابژه( موضوع مطالعه و پژوهش واقع 
شود. در چنین نگاهی، گل سرخ صرفاًً هنگامی معنا می یابد که در نسبت با فاعل شناسایی تعریف شود؛ اما گل، 
بی اعتنا به این نگاه، به شکفتن مشغول است و توجهی به آن چیز دیگر ندارد که ممکن است در وهلة نخست، 

به عنوان »علت« و »شرط« شکفتن تلقی شود.

3. بررسی مقایسه ای

نوع مواجهة صدرالمتألهين و هایدگر با مفهوم »علیت«، به نحوی یاداور طرح »آفهبونگ« )Aufhebung( در فلسفة 
هگل است. در فلسفة هگل، شناخت از طریق بحث جدلی )دیالکتیک( ممکن می شود؛ جدلی که بر ایجاب و سلب 



69بررسی مقايسه‌اي ديدگاه صدرالمتألهين و هايدگر در باب عليت و خاستگاه آن / علی هراتی و... 

استوار است. اگر در فرایند شناسایی اشیا، هویت آنها با نفی شان به غیریت و کثرت بدل شود، اما این نفی دوباره 
نفی نگردد، شناخت در کثرت سرگردان می ماند و کثرت بما هو کثرت، نه شناخت است و نه متعلق شناخت.

ازاین رو نفی نخست باید دوباره نفی شود تا موضوع از موقف فرق، به جمعِِ بعد الفرق تعالی یابد و شناخت 
ممکن گردد. هگل این فرایند جدلی را با واژة »Aufhebung« بیان میکند؛ یعنی چیزی که از سر راه برداشته 

می شود، نه بهکلی حذف، بلکه در مرتبه ای والاتر حفظ و ارتقا می یابد )طالب زاده، ۱۳۹۸، ص۲۱۳(.
به نظر می‌رسد مواجهة ملاصدرا و هایدگر با مفهوم »علیت« نیز از همین جنس است: هر دو رویکردی دوگانه اتخاذ 
میکنند؛ گاه ایجابی و گاه سلبی، اما حتی در مواضع سلبی، معنای ایجابی »علیت« را در سطحی دیگر محفوظ می‌دارند

این نوسان مفهومی، چنانکه ژان وال نیز بدان التفات یافته، در خودِِ مقولة »علیت« نهفته است. او در تحلیل 
خود، بر پیچیدگی و چندلایه‌ بودن مفهوم علیت تأکید می ورزد و معتقد است که بسته به سطح تحلیل، »علیت« 
می تواند معانی و کاربردهای متفاوتی داشته باشد. این مفهوم ممکن است در سطح عرفی و روزمره، یا حتی در 

سطحی پایین تر از آن مطرح شود، و در سطح فلسفی، چنان لطیف گردد که به  نظر برسد از میان رفته است.
علیت همواره در نوسان میان این دو قطب قرار دارد: گرایش به تنزل در سطح تجربة روزمره، یا صعود به 

سوی تجربه های لطیف و شهودی )وال، ۱۳۸۰، ص333ـ334(.
در مواجهة دوگانة صدرالمتألهين با مسئلة علیت، باید گفت: به  زعم او، این مسئله به سبب پیچیدگی های 
پرشمارش، برای اغلب مردم و حتی علما، معضلی جدی است؛ زیرا معالیل چیزی جز حجاب هایی بر علل نیستند. 
ازاین رو برخی از این بحث، اثبات سبب کرده اند و برخی دیگر، نفی آن را نتیجه گرفته اند. ملاصدرا می گوید: 
مردم در مسئلة »علیت« یا حیران اند یا جاهل، درحالیکه توحید موحد حقیقی با رؤیت اسباب و علل منافاتی 

ندارد )صدرالمتألهین، ۱۹۸۱، ج۲، ص۳۵۵(.
در یک ساحت، صدرالمتألهين علیت را بر اساس »وجود رابطی« اثبات میکند و با این کار، با متکلمان 
اشعری مقابله می نماید؛ گروهی که نسبت میان علت و معلول را صرفاًً تعاقب می دانستند و با استناد به »لا مؤثر 
فی الوجود الا الله«، تأثیر و تأثر علّیّ را انکار میکردند. آنها نظم میان امور را با صرف تقارن و تعاقب تفسیر 

میکردند و نظریة »عاةد الله« را مطرح می ساختند )ر.ک. غزالی، ۱۳۶۳، ص239ـ250(.
اما صدرالمتألهين با طرح »وجود رابطی«، ضرورت و ارتباط واقعی میان علت و معلول را برجسته می سازد 
و نشان می دهد که با مفاهیم توالی ـ حتی اگر به عادت الهی منتسب شوند ـ نمی توان علیت را تبیین کرد. 
موجودات ممکن، واجد ماهیت اند و ماهیت نسبت به وجود و عدم، حالت تساوی دارد؛ یعنی برای تحقق وجود 

.)Kamal, 2006, p89( خارجی، به علتی فراسوی خود وابسته اند که وجود را به آنها اعطا کند



، سال بيست‌وسوم، شماره دوم، پياپي 90، زمستان 1404  70

برخی معتقدند: ملاصدرا با طرح »وجود رابطی«، اصل »علیت« را از بدفهمی های تجربه‌انگارانة متکلمان رهایی 
بخشید و به آن شأنی مابعدالطبیعی داد )Rizvi, 2005, p34(. اما در ساحتی دیگر، او در پی عرفا، معنای متداول »علیت« 

را نفی میکند؛ هرچند با طرح مفاهیم »تشأن« و »ظهور«، نوعی علیت درونی را در برابر علیت متعدی حفظ می نماید.
علت درونی یا »حال«، برخلاف علت متعدی، جدا از معلول قابل تصور نیست؛ چنانکه علت مستقر در 

معلول است، معلول نیز مستقر در علت، یا به تعبیر ملاصدرا، شأنی از شئون آن است.
در سوی دیگر، هایدگر نیز رویکردی دوگانه به علیت دارد. در رسالۀ پرسش از تکنولوژی، علیت را اثبات میک‌ند، 
اما آن را نه به معنای »سبب بودگی و اثرگذاری«، بلکه به مثابة فرایند »به ظهور رساندن« موجودات تفسیر می نماید

در درس گفتارهای اصل بنیاد، »اصل بنیاد« ـ که می توان آن را معادل اصل »علیت« دانست ـ در برابر قطعه‌ای 
شعری قرار می‌گیرد که بر اساس آن، هستی از خود برمی آید و به خودی خود نمایان می شود. در اینجا، گویی هایدگر 
اصل »علیت« را نفی میکند؛ اما با تمایز نهادن میان »چون« و »چرا«، معنایی استعلایافته از علیت را حفظ می‌نمايد

این رهیافت های متفاوت، به نوسان مفهومی و چندپهلویی ذاتی اصل علیت بازمی گردد.
ـــروض‌  ـــه ع ـــمی کلی ک ـــت؛ مفاهی ـــفی اس ـــانی فلس ـــولات ث ـــه معق ـــت« ازجمل ـــفة اسلامی، »علی در فلس

آنها ذهنی و اتصاف آنها خارجی است.
در فلسفة هایدگر، »در ـ جهان ـ بودن« و »گشودگی انسان به جهان«، اصول بنیادین‌اند. ازاین‌رو وقتی به اتصاف 
خارجی علیت توجه میکند، آن را به مفهوم »نامستوری« و »آشکارگی« پیوند می‌زند؛ و آنگاه که به عروض ذهنی آن 

التفات می یابد، با مد نظر قرار دادن »از خود برآمدن« و »شکوفایی« هستی، معنای متعارف »علیت« را نفی میکند.
هایدگر از یکسو در برابر تجربه گرایی هیوم و فلسفة نقادی کانت قرار می گیرد ـ که با تحلیلی ذهن گرایانه 
)در هیوم آشکار، در کانت پنهان( در پی تبیین علیت اند ـ و از سوی دیگر، با پیوند زدن مسئلة علیت به کل تاریخ 

متافیزیک غربی، میکوشد از معنا و مفهوم رایج آن فراتر رود.
کانت میان توالی ذهنی )سوبژکتیو( و توالی عینی )ابژکتیو( تفاوت نهاد )Kant, 1998, A193(، اما با شکاف 

ریشه ای )رادیکالی( میان بود )نومن( و نمود )فنومن(، در نهایت، تفسیری ذهن گرایانه از علیت عرضه کرد.
هایدگر در مقابل، با مد نظر قرار دادن انسان به مثابة »دازاین« و ساختار »در ـ جهان ـ بودن«، میکوشد 
تفسیری غیرذهن گرایانه از وجود و مفاهیم ملازم با آن ارائه دهد. او در پرسش از تکنولوژی، ما را گام به گام از 
معنای مفهومی و حصولی »علیت«، به معنایی حضوری و وجودی سوق می دهد. وی در درس گفتارهای اصل 
متافیزیکِِ  تاریخ  او، کل  به‌‌زعم  زیرا  فراتر می‌رود؛  / علیت  بنیاد  از اصل  پوئسیس‌وار،  نگاهی  پرتو  بنیاد، در 

پساسقراطی با اتکا به علیت ارسطویی، مانع از آشکارگی اصیل موجودات بوده است.



71بررسی مقايسه‌اي ديدگاه صدرالمتألهين و هايدگر در باب عليت و خاستگاه آن / علی هراتی و... 

چنانکه پیش تر گفته شد، در سیر فلسفی صدرالمتألهين ـ به‌ویژه در مرحلة سوم، یعنی نظریة »وحدت شخصی 
وجود« ـ مفهوم »علیت« دیگر به معنای ایجاد چیزی جدای از علت نیست، بلکه به معنای ظهور، تجلی و تشأن 
است. در این تلقی، معالیل فاقد وجود مستقل‌اند و صرفاًً شئون و اطواری از وجود واحد )حق تعالی( به شمار می‌روند

بنابراین، وجود آنها به مثابة حضور همان حقیقت واحد در مظاهر گوناگون درک می شود.
»علیت« نزد صدرالمتألهين در نهایت، به حضور حق در کثرات می انجامد؛ یعنی »علیت« صورت دیگری از 
حضور هستی واحد در اشیاء متکثر است. از این منظر، حضور وجودی علت در معلول، همان اساس علیت است

در سوی دیگر، هایدگر با بازخوانی خاستگاه یونانی مفهوم »علیت«، آن را نه صرفاًً »سبب شدن«، بلکه 
نوعی »مسئول بودن« یا »امکان دادن به حضور« تفسیر میکند. او »علیت« را فرایند »راهی کردن« برای 
انواع علیت )مادی، صوری،  حضور یافتن چیزها می داند؛ همان پوئسیس یا فراآوردن. در این چارچوب، همة 

فاعلی، غایی( با هم میکوشند تا چیزی را در معرض حضور و نامستوری قرار دهند.
بر این اساس، علیت امکان ظهور اشیا در آوردگاه هستی است؛ و این تلقی در نهایت به اَلَِثِیا می انجامد؛ یعنی 
حقیقت به‌مثابة حضور و آشکارگی. واکاوی علیت برای هایدگر بهانه‌ای است برای بازاندیشی در تلقی‌های متعارف 
از نحوة حضور اشیا در جهان. او بی آنکه هستی را شیءوار مد نظر آورد، میکوشد نشان دهد که همه‌ چیز تنها 

در صورتی می تواند برای انسان معنادار و حقیقی شود که در افق گشودگی هستی ظاهر گردد.
بدین سـان، در تلـقی هـر دو فیلسـوف، مفهـوم »علیت« با مفهـوم »حضور« پیونـدی بنیادیـن دارد. علیت 
نـه صرفـاًً ایجـاد رابطـه ای میان اشیـا، بلکه نحوه ای از ظهور و آشـکارگی هسـتی اسـت. نزد ملاصـدرا، علیت 
در بسـتر وحـدت هستی شـناختی و الهیـاتی، بـه نـوعی حضـور تشـأنی و درون ذات گرایانـه می انجامـد؛ و نـزد 

هایدگر، به آشکارگی بی واسطة هستی در افق اَلَِثِیا.
چنانکه پیداست، نزد هر دو فیلسوف، علیت از سطح نسبت سنجی میان اشیا فراتر می رود و به نحوه ای از 
با اصل »علیت«،  این حال، رویکرد ملاصدرا و هایدگر در مواجهه  با  ارتقا می یابد.  گشودگی هستی شناختی 
تفاوت هایی نیز دارد. صدرالمتألهين در نهایت، علیت را در چارچوب الهیات عرفانی خود به ظهور و تجلی ارجاع 

می دهد، درحالیکه هایدگر، علیت را به نامستوری و آشکارگی هستی مرتبط می سازد.
دارد، درحالیک‌ه هایدگر  با علیت  متافیزیکی ـ مفهومی  از حیث روش شناسی، صدرالمتألهين مواجهه‌ای 

رویکردی پدیدارشناسانه و تأویل گرایانه )هرمنوتیکی( اتخاذ میکند.
صدرالمتألهين با ریشه یابی و تحلیل مفاهیمی همچون وجود رابطی و وحدت شخصی وجود، در پی تبیین 
دقیق رابطة علت و معلول است، درحالیکه هایدگر با تمرکز بر تجربة زیستة انسان و تعامل او با جهان، میکوشد 



، سال بيست‌وسوم، شماره دوم، پياپي 90، زمستان 1404  72

تا حقیقت علیت را در »مسئول بودن« و »راهی کردن برای حضور یافتن« پی بگیرد.
ملاصدرا با تحلیل مفاهیم انتزاعی و کلی مانند وجود، ماهیت، جوهر، عرض و نظایر آن، به فلسفه ورزی 
می پردازد؛ اما هایدگر به جای تحلیل مفاهیم انتزاعی، به تجربة زیسته و افق گشودگی هستی توجه دارد. او با 
بهره گیری از روش تفسیر و تحلیل متون و پدیده ها، میکوشد تا به فهمی عمیق تر از ماهیت علیت دست یابد؛ 

معتقد است که فهم علیت مستلزم تفسیر و تعبیر تجارب انسانی است.
صدرالمتألهين با استفاده از مفاهیمی همچون »وجود رابطی« و در پرتو نظریة »وحدت شخصی وجود«، نشان 

می‌دهد که چگونه همة موجودات، به منزلة تجلیاتی از وجود واحد و مطلق، در رابطه‌ای علّیّ با یکدیگر قرار دارند.
در مقابل، هایدگر با نقد نگاه »موجود ـ خدا ـ شناسانه« )onto-theo-logical( مبتنی بر علیت ارسطویی، 
به موجودشناسی،  ناظر  را  متافیزیک  تعبیر، ماهیت  این  بهکارگیری  با  او  به هستی مرتبط می سازد.  را  علیت 

خداشناسی مدرسه ای، و منطق صوریِِ مبتنی بر اصل »تناقض« تلقی میکند )ر.ک. بیمل، ۱۳۸۷، ص۱۸۷(.
بدین روی، به جای جست وجوی علتی متعالی و فراتر از جهان، هایدگر در پی درک ماهیت علیت در درون 
خود هستی است. برای او، »علیت« به معنای آشکار شدن و نمایان شدن هستی است. او با تحلیل مفاهیمی 
همچون »دازاین« و »بودن در جهان«، نشان می دهد که انسان در تعامل با جهان و اشیا، به صورت ضمنی و 

پیشینی، به وجود علیت پی می برد.

نتیجه گیری

»علیت« ازجمله بنیادی ترین مفاهیم فلسفی و در عین حال، مفهومی سهل و ممتنع نزد بسیاری از فیلسوفان 
بزرگ جهان بوده است. این مفهوم، به مثابة یکی از مقوّّمات اصلی در توصیف جهان، همواره در فلسفة غرب و 

نیز فلسفة اسلامی محل بحث و تأملات فراوان بوده و در معرض نقض و ابرام های پرشمار قرار گرفته است.
صدرالمتألهين در مقام یکی از نام آورترین فیلسوفان جهان اسلام، سه مرحلة متمایز را در تفسیر این مفهوم 

بنیادین طی میکند:
در مرحلة نخست ـ که می توان آن را مرحلة »اصالت ماهیت« نامید ـ با طرح مفهوم »وجود رابطی«، نشان 
می دهد که معلول برای تحقق خود، نیازمند رابطی وجودی است. او با این تفسیر، به مقابله با متکلمان اشعری 
می پردازد؛ گروهی که علیت را به »عادت الهی« فرو میکاستند و با انکار رابطة ع��ً����������ل��������� به تقارن 

و تعاقب امور قایل بودند. صدرالمتألهين با طرح »وجود رابطی«، نسبت میان علت و معلول را ضروری می‌داند.
در مرحلة دوم، یعنی مرحلة »اصالت وجود مبتنی بر وحدت تشکیکی«، ملاصدرا با ژرف اندیشی بیشتر، به 



73بررسی مقايسه‌اي ديدگاه صدرالمتألهين و هايدگر در باب عليت و خاستگاه آن / علی هراتی و... 

مفهوم »وجود رابط« می رسد. در این مرحله، او با تأکید بر فقر وجودی ممکنات، آنها را وابسته به وجود واجب 
می داند و وجود ممکن را »عین ربط« به حق تعالی تفسیر میکند.

در مرحلة سوم و نهایی، مرحلة »اصالت وجود مبتنی بر وحدت شخصی« ملاصدرا با گذار از نظام تشکیکی 
وجود به نظریة »وحدت شخصی وجود«، به تفسیر علیت بر مبنای »تجلی« و »تشأن« می پردازد. در این مرحله، 
معلول به مثابة شأن و ظهوری از وجود واحدِِ حق تعالی معرفی می شود و با این تفسیر، از نظام علیت مبتنی بر 
کثرت، به نظام ظهور و تجلی مبتنی بر وحدت می رسد؛ نظامی که با دیدگاه اصحاب معرفت عرفانی قرابت دارد

هایدگر نیز در دو اثر مهم خود )پرسش از تکنولوژی و درس گفتارهای اصل بنیاد( به‌وضوح به مسئلة »علیت« 
می پردازد. در پرسش از تکنولوژی، او با ریشه یابی چهار علت ارسطویی، مفهوم »مسئول بودن« را به عنوان حقیقت 
اصلی علیت معرفی میکند. او نشان می‌دهد که هر آنچه معلولی را در پی دارد، مسئول آوردن آن به حضور است

در درس گفتارهای اصل بنیاد، هایدگر مفهوم »اصل بنیاد« علیت را با قطعه ای از شعر آنجلوس سیلسیوس 
مقایسه میکند. در ابتدا، به  نظر می رسد که او در پی نفی کلی علیت است؛ اما با برجسته سازی تمایز میان 

»چون« و »چرا«، نشان می دهد که معنایی ایجابی از علیت همچنان برای او مطرح است.
هایدگر با تأکید بر ساختار »در ـ جهان ـ بودن« انسان، مفهوم »علیت« را با »ظهور« و »آشکارگی هستی« 
گره می زند و در پرتو مفهوم »از ـ خود ـ برآمدن«، از تفسیر ذهنی علیت فاصله می گیرد. از منظر او، علیت را 

نمی توان صرفاًً به »سبب بودگی« و »اثرگذاری« تقلیل داد.
چنانکه پیداست، هر دو متفکر رویکردی جدلی به مقولة علیت دارند؛ به گونه‌ایک‌ه در برابر انکارهای سطحی 
متکلمان و تجربه گرایان، به دفاع ایجابی از علیت می پردازند، و در عین حال، در فهم ریشه های هستی شناختی 

این مفهوم، رویکردی ساختارشکنانه و سلبی اتخاذ میکنند.
با این حال، تفاوت های روش شناختی میان آنها قابل‌ توجه است: صدرالمتألهين علیت را در چارچوب های 
متافیزیکی و الهیاتی بررسی میکند، درحالیکه هایدگر با فراروی از متافیزیک مرسوم، علیت را با رویکردی 

پدیدارشناسانه و در ارتباط با مفهوم »اَلَِثِیا« و »آشکارگی وجود« تحلیل می نمايد.



، سال بيست‌وسوم، شماره دوم، پياپي 90، زمستان 1404  74

منابع
احمدی، بابک )1391(. هایدگر و تاریخ هستی. تهران: نشر مرکز.

بیمل، والتر )1387(. بررسی روشنگرانة اندیشه های مارتین هایدگر. ترجمة بیژن عبدالکریمی. تهران: سروش.
.farhikhtegandaily.com/news/20215 جابری، طالب )1397(. تفرک هایدگر بر مبنای حریت است. روزنامة فرهیختگان

جمادی، سیاوش )1387(. زمینه و زمانة پدیده شناسی. تهران: ققنوس.
جوادی آملی، عبدالله )1377-1378(. حکمت صدرایی. ماهیت و مختصات. قبسات، 3)10-11(، 15ـ18.

خاتمی، محمود )1387(. جهان در اندیشة هایدگر. تهران: مؤسسة فرهنگی دانش و اندیشة معاصر.
سعادت مصطفوی، سیدحسن و ديگران )1392(. بازسازی سری سه رمحل‌های مبحث علیت در حکمت متعاهیل. حکمت صدرایی، 

.30-19 ،)1(2
صدرالمتألهین )۱۹۸۱(. الحكمة المتعاةيل في الاسفار العقلةي الاربعۀ. بيروت: دار احياء التراث.

صدرالمتألهين )1354(. المبدأ و المعاد. تصحيح سیدجلال‌الدین آشتیانی. تهران: انجمن حکمت و فلسفه ایران.
صدرالمتألهين )۱۳۶۰(. الشواهد ارلبوبةي في المناهج السلوهيك. تصحيح و تعليق سيدجلال‌الدين آشتیانی. مشهد: المركز الجامعي للنشر

غفاري، ابوالحسن )1401(. مناط علیت در نظر ملاصدرا و حکمای پس از ملاصدرا. تاريخ فلسفۀ اسلامي، 1)4(، 28-5.
طالب‌زاده، حمید )1398(. گفت‌وگویی یمان هگل و یفلسوفان اسلایم. تهران: رسام.

طاهری، صدرالدین و اعتمادی‌نیا، مجتبی )1391(. عليت و اختيار از منظر ابنعربي و اسپينوزا. پژوهشنامة عرفان، 6)3(، 95-72.
غزالی، ابوحامد )۱۳۶۳(. تهافت الفلاسفه. تحقیق سلیمان دنیا. مصر: دارالمعارف.

هایدگر، مارتین )1389(. هستی و زمان. ترجمة عبدالکریم رشیدیان. تهران: نشر ني.
هایدگر، مارتین )1397(. اصل بنیاد. ترجمة طالب جابری. تهران: ققنوس.

هایدگر، مارتین و ديگران )1393(. فلسفة تکنولوژی. ترجمة شاپور اعتماد. تهران: مرکز.
وال، ژان )1380(. بحث در مابعدالطبیعه. ترجمۀ یحیی مهدوی. تهران: خوارزمی.

موسو‌يمهر، سيدمحمدمهدي )1392(. وساطت علیت به معنای یونانی در درک هایدگر از تکنولوژی. شناخت، 1)6(، 151-133.
Heidegger, M. (1998). On the Essence of Truth, in Pathmarks. Ed. by William McNeill. 

Cambridge University Press.

Kamal, M. (2006). Mulla Sadra’s Transcendent Philosophy (Ashgate World Philosophies 

Series). Routledge.

Kant, I. (1998). The critique of pure reason. Translated and Edited by Paul Guyer & Allen 

W.Wood. Cambridge University Press.

Rizvi, Sajjad (2005). Mulla Sadra and Causation: Rethinking a Problem in Later Islamic 

Philosophy. Philosophy East and West, 55, 570-583.


